
Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

SERVICE PASTORAL 

 

➢ CULTE 
➢ SAINTE CÈNE  
➢ BAPTÈME  
➢ ENSEIGNEMENT RELIGIEUX  
➢ CATÉCHÈSE - CONFIRMATION 
➢ BÉNÉDICTION NUPTIALE  
➢ OBSÈQUES - CÉRÉMONIE FUNÈBRE  
➢ VISITE 
➢ ENTRETIEN PASTORAL  
➢ PRÉSENCE PASTORALE DANS LA CITÉ   

➢ ACCOMPAGNEMENT DE GROUPES PAROISSIAUX 

 
 

➢ CULTE 
 

Dispositions  

Le culte 

Fondement et définition. 
  
Le Christ crucifié et ressuscité est le fondement et le centre du culte chrétien ; il est à la fois le célébrant et le célébré. Luther 
s'exprime ainsi : "Dans le culte, notre Seigneur lui-même nous parle par sa sainte Parole et nous lui répondons par la prière 
et les actions de grâce." Les fidèles, dit en écho le Catéchisme de Heidelberg (Question 103), doivent, le dimanche, se 
retrouver en assemblée "pour y entendre la Parole de Dieu et pour participer aux saints sacrements, pour invoquer 
publiquement le Seigneur et pour contribuer chrétiennement à l'assistance des pauvres." Le culte a une triple orientation :  
- verticale, de haut en bas, car Dieu y vient à l'homme pour le servir (Jean 14,18) ; -  
- verticale, de bas en haut : c'est la réponse que les hommes font à Dieu en le servant, en l’implorant et en le louant (Marc 
16,15 ; Matth. 28,18-20) ;  
-horizontale, qui est la relation des hommes entre eux, comprise déjà dans la précédent~ orientation, puisque le culte rendu 
à Dieu implique que l'on aille également au-devant de ses frères (cf. le Sommaire de la Loi).  
Ce n'est point le culte rendu à Dieu qui provoque la grâce, mais c'est ce que Dieu a fait pour les hommes qui rend leur culte 
possible. Par la célébration de son culte, "l'Eglise fait l'aveu de ce qu'elle est" ; elle apparaît alors comme corps du Christ, 
comme communauté baptismale, fraternelle, apostolique et universelle.  
Une autre dimension caractérise le culte chrétien, triple elle-aussi, mais chronologique cette fois-ci, et qui s'articule autour 
de la "grande nuée des témoins" d'hier, d'aujourd'hui et de demain. En effet, dans et par son culte, l'Eglise célèbre et 
récapitule l'histoire du salut ; de ce fait elle est renvoyée vers le passé dans lequel s'inscrit cette histoire et qui l'a rendue 
possible ; elle est orientée vers l'avenir qui manifestera cette histoire dans sa plénitude ; et, en même temps, elle est enracinée 
dans le présent dont elle est cependant affranchie. Il découle de ces affirmations que toute la vie du chrétien peut ou devrait 
pouvoir être considérée comme un culte, ce qui relativise évidemment le culte au sens habituel du mot. La vie quotidienne, 
si ordinaire soit-elle, doit être pour le chrétien le lieu de sa vie spirituelle de témoin.  

 Les éléments du culte.  

Les différents aspects du culte sont contenus et exprimés dans les éléments habituels du culte. La forme du culte protestant 
actuel contient des parties et un ordre qui remontent à la messe romaine modifiée par les réformateurs. C'est à eux qu'il 
faut se référer aujourd'hui, car il n'y a pas, dans le Nouveau Testament, une forme spécifique de culte, mais des témoignages 
de célébrations fort diverses. Le Dieu qui y est célébré, n'est pas un Dieu statique et il ne se laisse pas lier à des formes  
extérieures. De ce fait il y a toujours une certaine tension entre ce qui varie et ce qui est fixe d'un dimanche à l'autre, (entre 
l'ordinarium et le proprium) et aussi d'une génération à l'autre, entre tradition et nouveauté ou actualisation.  
Une autre distinction, celle entre proclamation de la Parole et liturgie, fait bien apparaître la triple orientation, verticale, 
descendante et montante, et horizontale du culte. –  
La proclamation de la Parole de Dieu. A travers elle, par les lectures et la prédication, Dieu s'adresse à l'homme, vient à lui 
et l'interpelle.  
Les lectures. Il existe pour le culte de chaque dimanche un thème lié plus ou moins directement au cycle de l'année 
ecclésiastique. Lorsque l'officiant se tient à ce cycle et au plan de lectures correspondant, cet usage a le double avantage 
d'éviter, d'une part, des redites trop fréquentes dues aux préoccupations du pasteur, et de permettre, d'autre part, aux fidèles 
qui le désirent de se préparer à l'avance au culte. Les textes de lectures et de prédication communs à de nombreuses Eglises 
sont en même temps un témoignage vivant de la réalité de l'Eglise universelle. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 La prédication peut être décrite comme une ellipse avec ses deux centres, l'un étant la Parole de Dieu et l'autre la situation 
concrète de l'auditoire. Sa préparation suppose un sérieux travail exégétique et théologique, ainsi qu'une bonne 
connaissance des membres de la communauté, de leurs problèmes et de leurs interrogations. On peut noter ainsi un lien 
profond entre le culte et les visites pastorales. Rien ne s'oppose à ce que le prédicateur ait recours à de bonnes prédications 
existantes et à de solides modèles pour la préparation de son propre sermon, car "dans l'Eglise il n'y a pas de plagiat". 

 - La liturgie. Au sens restreint du terme, la liturgie représente l'autre volet du culte ; en elle, l'homme s'adresse à Dieu, 
directement ou par la bouche de l'officiant. Cette partie est tout aussi importante que la prédication et sa préparation 
demande autant de soins et de temps. Mieux que la prédication, la liturgie s'adresse à l'homme total ; cela explique qu'elle 
"parle" souvent plus directement et plus durablement au fidèle ; même les éléments secondaires de la liturgie (adiaphora), 
les faits et les gestes, ont leur place et leur importance dans le culte.  
La liturgie est une marque de l'Eglise universelle, celle d'hier, d'aujourd'hui et de demain. Celle d'hier, parce que ses racines 
plongent dans les origines de l’Eglise ; celle d'aujourd'hui parce qu'en retrouvant dans des endroits différents un 
déroulement de culte qui lui est familier, le chrétien ne se sent pas dépaysé. Celle de demain enfin, parce que les chrétiens de 
l'avenir célébreront encore leurs cultes avec des éléments de la liturgie actuelle, même si le langage en sera différent. Une 
telle constatation n'exclut pas la recherche et le renouveau liturgiques, à condition toutefois de ne pas faire fi de la tradition 
et des trésors des Pères. Là où la norme de la tradition est respectée, le danger de cléricalisation du culte est amoindri. 
L’officiant étant tenu de conduire le culte "comme l'entend l'Eglise, peuple sacerdotal" (von Allmen). "Si la tradition est d'or. 
Elle est une pièce plutôt qu'une chaîne d'or..." Entre une liturgie statique, immuable, voire morte et une liturgie moderne et 
surtout différente chaque dimanche, il y a certainement place pour une voie moyenne. L'expérience en la matière demande 
que toute innovation soit mûrement réfléchie, préparée avec beaucoup de patience, étudiée avec le Conseil presbytéral et 
largement expliquée, sinon le scandale provoqué sera supérieur aux avantages escomptés. Une question délicate à résoudre 
est celle de la langue dans laquelle doit être célébré le culte. En règle générale il s'agit de permettre à tous de s'associer et 
de participer le plus pleinement à la célébration, donc d'utiliser des langues et... un langage qu'ils puissent parler et chanter. 
Des cultes bilingues qui ne comporteront ni répétitions ni longueurs peuvent être l'occasion de rassembler l'ensemble de la 
communauté. S'associer et participer à un culte, même si l'on ne comprend pas tout ou si l'on ne peut pas tout chanter ou 
dire relève à la fois du mystère de Dieu, de la tolérance et de l'accueil d'autrui.  

 - Les sacrements sont un élément important du culte qui forment la synthèse des différentes dimensions de la célébration. 
Rappelons combien les avis divergent sur la question de la Cène : faut-il la célébrer lors de chaque culte ou uniquement lors 
de grandes occasions ? Pasteurs et fidèles, qui craignent de lui faire perdre de sa valeur en la célébrant trop souvent, font 
implicitement ou explicitement une distinction entre Parole et Sacrement. Dans la pratique il n'existe sans doute pas de 
contre-indication théologique à tenir compte de la loi de l'offre et de la demande en la matière.  

L'expression liturgique a des formes verbales, vocales, visuelles, gestuelles. Elles sont toutes aptes à signifier quand, dans 
le culte, Dieu s'adresse à l'homme et quand l'homme s'adresse à Dieu. Le fait que le Seigneur ait promis d'être présent 
implique qu'il faut éviter à la fois tout pathos et toute ostentation, mais aussi toute négligence dans la célébration du culte. 
Les formes de l'expression liturgique rappellent que les partenaires du culte sont multiples.  

 La célébration du culte. 

 - Les partenaires du culte. Le Seigneur présent en esprit et en vérité est le premier partenaire du culte. Cela va tellement 
de soi que l'on a souvent tendance à l'oublier. C'est lui qui met les autres partenaires à leur vraie place et sur un pied 
d'égalité. Il est celui qui, "dans le culte, sert et qui, par le culte, est servi, celui qui l'ordonne et celui qui l'accueille, celui qui 
parle et celui à qui l'Eglise répond, celui qu'on implore et celui qui exauce."  
 Les fidèles qui forment la communauté des baptisés et qui célèbrent le culte sont les autres partenaires. Parmi eux se trouve 
le pasteur, célébrant ordonné qui a été formé pour ce service mais dont le ministère ne se résume pas à la seule célébration 
du culte : ses autres activités sont fécondées par le culte et elles le fécondent. Il a une place à part dans le culte, une place 
que la communauté lui reconnaît, à laquelle elle l'a appelé et qu'elle veut aussi le voir assumer. A force de trop vouloir 
banaliser la personne et la fonction de l'officiant {abandon du vêtement liturgique par exemple) on s'expose au danger~ de 
voir le culte se banaliser et les fidèles le négliger.  
Par ailleurs le pasteur n'a pas le monopole de la célébration, des membres de la communauté peuvent y être associés.  
En l'absence de pasteur, les cultes sont souvent présidés par des lecteurs ou prédicateurs laïcs qui, en règle générale, ont 
reçu une formation spéciale et ont été ordonnés pour ce service. Avec eux il faut mentionner l'organiste et le sacristain. 
L’estime, l'attention et la reconnaissance que le pasteur et la communauté leur témoignent signifient qu'ils sont partenaires 
à part entière. De la participation harmonieuse de tous, de la préparation jusqu'à la célébration, jaillira la symphonie du 
culte. 

 - Le jour du culte. Dieu veut et peut nous parler et nous pouvons le célébrer à tout moment : cela signifie que toute la vie 
du chrétien est un culte. Mais depuis les origines de l'Eglise, comme en témoigne la Bible, les croyants se sont réservé des 
moments privilégiés pour se rassembler et se fortifier mutuellement dans le culte. Le dimanche, premier jour de la semaine 
{Actes 20,7) et anniversaire de la résurrection du Seigneur, était ce jour privilégié. Ainsi le dimanche et le culte 
communautaire sont la récapitulation de toute l'histoire du salut qui culmine dans l'amour du Père et la mort et la 
résurrection du Fils. Cela explique que le culte ne s'arrête pas à la sortie de l'église, lais qu'il se poursuit dans le monde, dans 
la dimension horizontale, dans la diaconie, dans l'amour des frères, du prochain.  
D'autres cultes peuvent avoir lieu en semaine, célébrés seul, en famille ou dans des communautés plus larges. 
 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 -Le lieu du culte. De même que Dieu peut être célébré toujours, il peut être célébré partout ; les chrétiens considèrent qu'il 
peut s'adresser à eux et qu'ils peuvent lui répondre n'importe où. Le monde entier peut ainsi être lieu de culte ; d'ailleurs le 
lieu de culte est d'abord et avant tout l’Eglise : L'assemblée convoquée et réunie au nom de Jésus pour entendre sa Parole, 
lui offrir ses prières et vivre dans la charité. Encore faut-il qu'il y ait assemblée et qu'elle soit réunie au nom du Christ... Pour 
cette raison, l'assemblée est toujours localisée ; elle atteste ainsi la visibilité historique et sociologique de l'Eglise. Le local, 
lieu de culte, peut être une simple salle aménagée ou une "maison d'Eglise". Chaque fois que cela est possible, il faut donner 
la préférence à une maison d'Eglise" {cette expression, de préférence à celle d'"église", marque que l'Eglise est d'abord 
formée de membres, pierres vivantes, du corps du Christ, et non de pierres tout court). Il est en effet dans la nature de 
l'homme d'être attaché à un espace sanctifié, digne de celui que l'on y rencontre et célèbre. Il est sanctifié dans la mesure 
où "aux dimensions ordinaires d'un bâtiment, s'ajoute une autre dimension qui est celle d'un avenir qui se presse déjà dans 
le présent".   
- Le lieu de culte peut et doit être beau, "car rechercher ou accepter la laideur sous prétexte d'ascèse ou de spiritualité est 
un manque de reconnaissance envers Dieu et un manque d'amour envers le monde".   
-Parler du culte signifie parler d'un certain nombre de tensions ou de polarités : Parole de Dieu - réponse de l'homme ; 
prédication - liturgie ; accueil - envoi ; tradition - actualisation ; officiant{s) - communauté ; célébration partout et toujours 
- culte en un endroit et à un moment précis, etc. Ces tensions sont à la base de la force et de l'énergie émanant d'un culte ; 
elles expliquent aussi, sans doute, par les déplacements d'accent, les crises que le culte connaît et connaîtra encore, mais qui 
ne nous empêcheront pas de le célébrer et de reconnaître que Dieu en est le centre et le pourtour, le début et la fin.  

 B. Kaempf 
Bibliographie sommaire. J.J. von ALLMEN, Célébrer le salut, Genève-Paris, 1984 - René VOELTZEL, Les protestants, s'ils vont au culte, 

2549 Dampierre les Bois, 1985 - Otto DIETZ, Unser Gottesdienst, München, 1983, 2  

 

 

➢ SAINTE CÈNE  
 

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

La célébration de la Sainte Cène  
Consistoire Supérieur 18 novembre 1995 - Liebfrauenberg 

L’appel missionnaire du Christ, les évolutions de nos communautés 
et de leurs membres, l’ouverture à des chrétiens d’autres familles 
spirituelles et les défis lancés par notre société conduisent l’Eglise 
à réfléchir constamment à sa manière d’annoncer l’Evangile. Nous 
avons sans cesse à repenser et à reformuler nos convictions 
fondamentales. 

Dans la fidélité aux textes bibliques, aux confessions de foi de 
l’Eglise ancienne et de la Réforme du XVlème siècle, nous avons - 
en tant qu’Eglise de la Confession d’Augsbourg d’Alsace et de 
Lorraine (ECAAL) -plus particulièrement redit ce que nous 
croyons et confessons à propos de la Parole de Dieu (cf. les travaux 
sur l’autorité de I’Ecriture - Consistoire Supérieur juin 1981), du 
Baptême (cf. les travaux du Consistoire Supérieur de novembre 
1976) et de la Sainte Cène. 

Ces trois données sont pour nous essentielles car, par elles, Dieu 
créé et fait vivre son Eglise. Avec la Confession d’Augsbourg, nous 
comprenons l’Eglise comme “la communauté des croyants dans 
laquelle l’Evangile est prêché purement et les saints sacrements 
administrés conformément à l’Evangile “ (Confession 
d~Augsbourg 7, cf. Règlement Intérieur de I’ECAAL, pi. 1).  

Le consensus dans la compréhension de la Parole et des 
sacrements fonde la communion des Eglises luthériennes et 
réformées européennes. L’ECAAL a participé aux dialogues 
établissant ce consensus et s’est déclarée en pleine communion 
avec nos sœurs et frères réformés. Dès 1968, nous avons rédigé 
avec eux les Thèses de Lyon qui portaient précisément sur la 
Parole, le Baptême et la Cène (thèses approuvées par le Consistoire 
Supérieur de I’ECAAL en février et juin 1970, après une première 
lecture dès février 1967).  

 

 

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Nous avons continué notre réflexion commune à propos de la Cène 
et avons pu nous accorder avec nos Eglises sœurs françaises le 22 
mars 1981 sur les thèses dites du Liebfrauenberg. Ces textes sont 
des références essentielles (cf. la Concorde de Leuenberg et les 
travaux communs à propos de la Cène, dont le dernier texte de 
Vienne en mai 1994).  

Le Consistoire Supérieur a aussi été amené à travailler la question 
de la Cène dans le contexte de l’hospitalité eucharistique 
(initiative de Mgr Elchinger en 1973). Enfin, en 1980, le 
Consistoire Supérieur décidait de l’admission, sous certaines 
conditions, des enfants à la Sainte Cène.  

Interpellé à propos de la pluralité des pratiques de la Cène dans 
nos communautés, et soucieux d’une harmonisation exprimant 
l’unité de notre Eglise, le Directoire de I’ECAAL a lancé, au 
printemps 1995, une large consultation. Sur la base de 
nombreuses contributions, et en particulier des rapports des 
Inspections de I’ECAAL, il a été possible d’élaborer le présent texte 
que le Consistoire Supérieur a adopté en sa séance du 18 novembre 
1995.  

1. Le Fondement commun  

On ne saurait dissocier une réflexion sur la pratique des 
convictions fondamentales qui sous-tendent toute célébration de 
la Sainte Cène. Au terme du processus de consultation, le 
Consistoire Supérieur constate avec joie le large consensus qui 
unit toutes les communautés de I’ECAAL dans la compréhension 
de ce sacrement.  

Cette compréhension commune, déterminante pour toute notre 
vie d’Eglise, peut être résumée par le rappel des deux premières 
Thèses du Liebfrauenberg (1981): 

“Le Seigneur Jésus Christ s’approche des hommes de diverses 
manières, utilisant aussi bien la parole humaine que l’eau du 
baptême et le pain et le vin de la Cène. Parole et sacrement sont 
pour nous comme les deux foyers d’une même ellipse. Ils 
s'appellent mutuellement. Tout comme les sacrements, la Parole 
est puissance de Dieu pour le salut du monde. Réciproquement, la 
Cène n’est pas seulement acte et célébration, elle est aussi parole 
visible du même Seigneur qui ici utilise d’autres réalités de la 
création, afin de rendre présent à nous et de nous transmettre son 
Evangile. Le sacrement est pour nous plus qu’un appendice de la 
prédication, et celle-ci plus qu’une simple introduction au 
sacrement.” 

“Dans la Cène, repas de la Nouvelle Alliance, le Seigneur se lie à 
l’acte communautaire de manger et de boire. Pour nous 
communiquer la grâce de sa présence, il a choisi le pain qu’il nous 
invite à manger et le vin qu’il nous invite à boire. En les recevant, 
nous recevons le corps du Christ donné pour nous. Cette présence, 
dont aucune explication ne pourra jamais rendre compte de 
manière entièrement satisfaisante, est fondée sur la promesse du 
Christ. Elle n ‘est pas l’œuvre de la subjectivité et de la piété 
humaines, mais elle est l’œuvre du Saint Esprit.” 

(Thèses du Liebfrauenberg 1 et 2). 

 Ainsi la célébration de la Sainte Cène est, tout comme l’annonce 
de la Parole et le don du Baptême, un moment essentiel du culte 
de l’Eglise, un moment où Dieu nous donne la vie, nous faisant 
vivre de et par son amour.  

2. Fidélité et nouveauté 

Il est indéniable que notre manière de célébrer la Cène (ou 
l’eucharistie pour reprendre le terme grec) a fortement évolué 
dans les dernières années. En maintes occasions et en de nombreux 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

lieux, nous avons redécouvert la place centrale dans le culte de la 
communauté. Nous la célébrons plus fréquemment, elle est 
devenue un vrai moment de fête. Pareille évolution positive est le 
signe d’un approfondissement de notre vie commune, de notre 
communion des chrétiens et d’Eglises. Nous sommes 
profondément reconnaissants pour ces avancées positives. Il est 
souhaitable que tous nos lieux d’Eglise connaissent ce renouveau, 
et que la Cène soit redécouverte partout comme moment essentiel 
de la vie chrétienne, une partie intégrante de tout culte dominical. 

Lorsqu’une Eglise vit pareille évolution, il est cependant sage de 
vérifier, toujours à nouveau, que le chemin suivi est bien le chemin 
souhaité, le chemin qui fait suivre Christ. Il faut jeter un regard sur 
nos pratiques, sur le lien entre le fond et la forme des célébrations 
et voir dans quelle mesure le progrès réel ne comporte pas aussi 
certains écueils qui nécessitent aujourd’hui une réflexion 
complémentaire. 

Pour décrire la situation qui est aujourd’hui la nôtre, nous nous 
orienterons grâce à la notion de communion (en grec “koinonia”), 
une notion qui a souvent servi à désigner la Sainte Cène elle-même, 
mais dont la réalité dépasse sa seule célébration. La Sainte Cène 
demeure une expression particulièrement forte et significative de 
cette communion que nous vivons entre nous.  

3. Promesses et écueils  

3.1. La communion au Christ  

a) L’Eglise comme communion de personnes est toujours 
communion en Christ. Par la Parole et les sacrements, la 
communion à Christ nous est offerte. La communion avec Christ 
est le fondement de l’Eglise (1 Co 10, 16-21). Cette communion est 
indissociable de la foi. Ceux qui ont part au corps et au sang du 
Christ sont unis à lui et forment son corps, l’Eglise. Nous avons part 
à Christ et par là les uns aux autres. Ensemble, nous participons à 
la fête que Dieu nous prépare.  

b) L’évolution de ces dernières années nous a conduits à 
redécouvrir et à accentuer ce moment festif. Dans les Thèses du 
Liebfrauenberg, nous nous sommes engagés à donner, à côté de 
l’anamnèse (faire mémoire de l’œuvre du Christ pour nous) et de 
l’épiclèse (invocation de l’Esprit Saint), une place toute 
particulière à l’action de grâce (eucharistie) et à la louange lors 
de nos cultes. Nous voulons réaffirmer cette orientation et nous 
nous réjouissons de ce caractère festif de beaucoup de ces 
célébrations.  

c) Dans la tradition luthérienne, nous avons classiquement mis 
l’accent sur le pardon des péchés qui est offert et que nous sommes 
appelés à recevoir dans ce repas du Seigneur. Cette accentuation 
est essentielle et la parabole du fils prodigue (Luc 15) décrit ce 
pardon comme un moment de joie, de célébration et de repas 
commun. Nous avons, par le passé, toujours insisté, lors des Saintes 
Cènes, sur la dimension du pardon, mais le caractère festif qui 
caractérise ce moment a quelque fois été négligé. 

 d) En insistant davantage sur cet aspect festif, nous avons 
redécouvert que la Sainte Cène n’est pas seulement la conclusion 
d’une démarche pénitentielle (confession des péchés et 
absolution), même si la confession de nos fautes et la déclaration 
du pardon, placées généralement au début de la liturgie du culte, 
sont des éléments essentiels de toute liturgie de la Cène. Cette 
évolution a cependant fait tomber dans un certain oubli les 
célébrations pénitentielles. Sans rétablir un lien automatique avec 
la célébration de la Cène, il est souhaitable que nous redécouvrions 
des formes nouvelles, afin de ne pas négliger cette dimension 
pénitentielle dans la vie spirituelle de nos communautés. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 e) On peut en outre se demander si cet aspect festif du repas ne 
tend pas, par moment, à faire passer au second plan le fait que, 
dans ce repas, nous ne vivons pas seulement en convivialité entre 
nous et que nous célébrons bien plus qu’une agape. Dieu lui-même 
se donne à nous “en son corps et en son sang donnés pour tous, par 
la promesse de la Parole, avec le pain et le vin” (Concorde de 
Leuenberg, 15). Dieu fait de nous, individuellement et 
communautairement, une nouvelle créature (2 Co 5, 17). Il nous 
pardonne et nous place irrévocablement dans son alliance. Il nous 
exhorte à réorienter notre vie. 

Le Consistoire Supérieur demande à l’ensemble de I’ECAAL 
d’insister sur l’aspect festif et communautaire de la célébration de 
la Sainte Cène. La prise en compte des deux données suivantes peut 
y contribuer : 

- la pratique, aujourd’hui courante en de nombreux lieux, de 
former un grand cercle autour de l’autel est une belle 
expression de cet aspect festif et communautaire ; elle est à 
préférer, toutes les fois que cela est possible, à une célébration où 
l’on reste dans les rangs ; 

- il est souhaitable que la dimension “don offert pour nous” 
retrouve une meilleure expression. Il faut éviter les célébrations 
“self-service”, où chacun se sert au passage de la patène et de 
la coupe. Notre conviction fondamentale appelle une forme de 
célébration où les éléments de la Cène sont effectivement et 
visiblement “donnés” à chacun.  

3.2. Tous invités 

a) Unis à Christ, tous ceux qui étaient séparés sont rassemblés en 
une communion. Il n’y a aucun espace pour un esprit de parti qui 
séparerait les membres. Chacun devient un élément de cette 
communion qui dépasse toutes les différences sociales et 
économiques (1 Co 11, 17-34). Ceux qui font partie de cette 
communion sont des partenaires (en grec “Koinonoi” ; Jean 17 ; 2 
Co 8, 23) qui se donnent les uns aux autres “la main droite... de 
communion” (Ga 2, 9).  

b) Dans les dernières années, nous avons abandonné une certaine 
pratique qui, par moments, faisait de cette fête un repas d’initiés, 
voire une annexe au culte dominical. La Cène est la fête de tout le 
peuple de Dieu : nous voulons aussi y inclure tous ceux qui, pour 
cause de maladie ou de faiblesse, ne sont pas en mesure de se 
rendre au culte de la communauté, soit par des célébrations 
particulières dans les maisons, soit en leur apportant le pain et le 
vin de la Cène immédiatement après le culte.  

c) Notre Eglise ainsi que beaucoup d’Eglises luthériennes et 
réformées, ont décidé d’ouvrir leurs célébrations eucharistiques à 
tout chrétien qui confesse Jésus Christ, Seigneur et Sauveur (Thèse 
du Liebfrauenberg. 8, cf. ECAAL, Hospitalité eucharistique 
8.12.1973, Règlement Intérieur ECAAL 6.7.). Nous sommes 
heureux de cette ouverture et la pratiquons aujourd’hui avec 
reconnaissance. Comme pour la majorité des Eglises issues de la 
Réforme, notre Règlement Intérieur rappelle cependant que 
l’eucharistie, communion au Christ, est le repas des disciples 
baptisés. “Les membres de la communauté s’y rassemblent autour 
de leur Seigneur qui les appelle et les envoie dans le monde” 
(Règlement Intérieur 6.1. et 6.7.).  

d) L’articulation de cette ouverture et du repas des disciples pose 
de nouvelles questions. Qu’en est-il de la participation de non-
baptisés, c’est-à-dire de non-membres d’Eglises, voire de croyants 
d’autres religions qui souhaitent occasionnellement se joindre à 
nos célébrations ? 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Toute législation rigide en ce domaine serait inadéquate. La 
question est, en premier lieu, pastorale et demande à être clarifiée 
avec beaucoup de sagesse et de vigilance dans chaque situation 
particulière. 

 Le Consistoire Supérieur rappelle que : 
 - tout croyant baptisé, confessant Jésus Christ crucifié et 

ressuscité pour nous, est invité à partager la Cène. Pareille 
participation est, en elle-même, une confession de foi. La Sainte 
Cène n’est pas seulement un partage fraternel. 

 - nous recevons à la table de Seigneur, tout enfant baptisé. Cette 
participation est subordonnée à une catéchèse appropriée (cf. 
décision du Consistoire Supérieur de 1981) ; 

 - nous voulons partager cette fête avec ceux qui n’ont pas pu se 
joindre à nous (distribution aux malades...). Il est important 
que cette intention soit effectivement traduite dans les faits et 
que nous trouvions pour ce faire des formes adéquates. 

 3.3. La communion dans la solidarité 

 a) Dans le Nouveau Testament, il est précisé que ceux qui 
mangent le même pain et boivent dans une même coupe, forment 
une communauté réconciliée (1 Co 10 et 11). La communion 
engage. La participation au Christ signifie participation aux 
autres. La collecte faite dans les paroisses d’Asie mineure au profit 
de la communauté de Jérusalem est elle-même appelée koinonia 
(Rm 15, 26 ; 2 Co 9,13). Ce don est un acte de la foi en Dieu qui 
dépasse la simple générosité. Nous sommes solidaires, partie 
prenante aux joies et aux souffrances des uns des autres. 

 b) Dans la Cène, le Juste prend soin des injustes, l’Homme libre 
prend soin des captifs, le Seigneur se charge des petits. Par la Cène, 
Christ nous lance le défi de rechercher constamment des relations 
nouvelles et équitables dans tous les domaines de la vie de notre 
monde. 

 c) Ainsi, la Cène a une dimension missionnaire. Elle est et 
appelle une réconciliation réelle et vécue. Elle est le lieu où, 
ensemble, nous sommes fortifiés et réconciliés, afin de pouvoir être 
des témoins fidèles et des ferments de réconciliation. Les Thèses du 
Liebfrauenberg rappellent à juste titre que toute célébration de la 
Cène devrait comprendre un temps d’intercession pour l’Eglise, sa 
fidélité et son unité. Pareille intercession “est en même temps 
consécration au service des sœurs et frères, et puissance de 
réconciliation entre les personnes “. 

 d) Cette solidarité s’exprime d’abord au sein de la communauté 
célébrante. Dans notre société actuelle, des maladies comme le 
SIDA et le danger d’infection (hépatite C ou autres) auquel 
s’exposeraient certaines personnes de santé fragile, interpellent 
quant à notre pratique de la célébration de la Cène. Une 
communauté solidaire ne saurait accepter une quelconque 
discrimination, elle se doit de rechercher, au cas par cas, des 
solutions appropriées qui permettent à tous de participer à la fête. 
Cette solidarité comporte aussi un souci d’information (en 
particulier quant à la transmission du SIDA), afin de mettre un 
terme à de fausses peurs génératrices d’une exclusion 
incompatible avec une célébration du Repas du Seigneur. 

e) Cette solidarité dépasse le cadre de notre célébration 
eucharistique : la Cène nous engage les uns envers les autres ; mais 
cette conviction demande à trouver des expressions concrètes. Elle 
veut être perçue et se manifester dans toute la vie de la 
communauté et par-delà elle. Il en va de la crédibilité de notre 
témoignage. 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 Le Consistoire Supérieur sait que ces formes d’engagement et de 
présence en ce monde ne se décrètent pas. Selon les exigences du 
moment et du lieu, leurs expressions sont différentes. Elles doivent 
être quotidiennement redécouvertes et réinventées. Pareille tâche 
est difficile, mais son urgence est évidente. 

 Le Consistoire Supérieur invite toutes les communautés de 
I’ECAAL à affirmer leur passion commune pour le service de 
l’humanité, et à faire un réel effort pour rechercher et mettre 
en oeuvre des formes significatives traduisant la dimension 
éthique et missionnaire de la célébration de la Cène. La 
présence du Christ nous engage à être présents au Christ, 
présents aux exclus, aux malades, aux pauvres et à tous ceux 
dont la dignité humaine est menacée. 

 3.4. Le signe de notre unité 

 a) Les textes bibliques comparent la communion des croyants à 
la communion qui est en Dieu lui-même, l’unité du Père, du Fils et 
du Saint Esprit (Jn 10, 3 ;14, 9-11 ; 1 Jn 1, 3). Cette communion des 
croyants est à la fois particulière et universelle. Elle dépasse le 
temps et le lieu. 

 b) “Dans la Cène, le Christ atteste, fortifie et renouvelle l’unité de 
la communauté fraternelle, il appelle les siens à une recherche 
ardente et loyale de l’unité de tous les chrétiens” (Thèses de Lyon). 
La célébration d’une Sainte Cène en un lieu dépasse la réalité 
locale et devient l’expression de l’unité de toute l’Eglise. Il incombe 
au pasteur, que l’Eglise a chargé par l’ordination d’exercer dans la 
communauté le ministère d’unité, d’officier lors de la célébration 
de la Cène. Dans certains cas exceptionnels, une délégation 
ponctuelle peut être accordée par les responsables de l’Eglise à 
d’autres membres de la communauté. 

 c) Les célébrations plus fréquentes et plus festives de la Sainte 
Cène, nous ont conduits à diversifier nos pratiques eucharistiques 
en maintenant une tension féconde entre ordre et liberté, tradition 
et novation (diversification selon les temps de l’année liturgique... 
célébrations pour des groupes particuliers, Sainte Cène suivie 
d’agapes fraternelles..., cf. recommandations du Liebfrauenberg 
1). 

 d) Tout en insistant sur les différences légitimes qui naissent de 
nos situations particulières, il est essentiel que la célébration de la 
Cène soit, et redevienne plus encore, le signe de l’unité de toutes 
nos communautés. C’est pour cette raison qu’il est aujourd’hui 
important de préserver et de rechercher des formes communes qui 
permettent d’exprimer et de saisir cette unité. 

 Le Consistoire Supérieur demande à toutes les paroisses et 
communautés de l’ECAAL : 

 - d’utiliser habituellement, lors des célébrations eucharistiques, 
des hosties et du vin. L’usage du jus de raisin non fermenté peut 
être réservé à des célébrations particulières (par exemple, les 
cultes de famille avec des enfants, participation de personnes 
dont la situation individuelle l’exige, etc.) 

- d’utiliser une patène et une coupe comme signes forts de notre 
communion à Christ et les uns aux autres. La pratique de 
l’intinction ou l’usage de coupes individuelles devraient 
demeurer exceptionnels et réservés aux situations 
particulières qui l’imposent (maladie) 

- de veiller à un usage approprié et respectueux des éléments 
après la célébration, afin de ne pas blesser des sensibilités 
différentes et par respect pour nos partenaires œcuméniques. 

 Conclusion  

 Porté par ce même souci d’unité, et pour rappeler que la 
célébration eucharistique n’est pas seulement une célébration 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

individuelle ou celle d’un groupe particulier, mais le Repas du 
Seigneur qui nous met en communion avec l’Eglise universelle, le 
Consistoire Supérieur tient à redire que cette communion est aussi 
attestée par le déroulement liturgique (cf. Thèses du 
Liebfrauenberg 7, et les travaux de la Commission de Liturgie de 
I’ECAAL : “Pour un renouveau eucharistique au sein de notre 
Eglise” 1980). Une liturgie de Sainte Cène n’est pas le lieu d’une 
improvisation sans limite où l’on laisserait tomber, selon 
l’intuition du moment, telle partie ou telle autre. 

Une liturgie de Sainte Cène comprend les éléments suivants : 
- Confession des péchés et déclaration du pardon 
- Confession de la foi 
- Intercession pour toute l’Eglise et pour le monde 
(Ces moments peuvent avoir leur place dès le début de la liturgie 
du culte dominical) 
- Préface : action de grâce et louange de Dieu 
- Mémoire de l’œuvre de Dieu en Jésus Christ (anamnèse) 
- Paroles d’institution de la Cène 
- Invocation de l’Esprit Saint (épiclèse) 
- Notre Père 
- Fraction du pain 
- Repas du Seigneur, la communion avec le Christ et les membres 
de la communauté 
- Louange finale. Proclamation de notre attente du Royaume 
- Exhortation et envoi en mission. 

 “C’est pour le temps qui va de son ascension à son retour que le 
Seigneur a institué la Cène. Ce temps est celui de l’espérance, c’est 
pourquoi la célébration de la Cène nous oriente vers l’avènement 
du Seigneur et nous le rend proche. Elle est une joyeuse 
anticipation du banquet céleste, lorsque la rédemption sera 
pleinement accomplie et que toute création sera délivrée de toute 
servitude. 

Ainsi en lui donnant la Cène, le Seigneur permet à l’Eglise, qui dans 
la faiblesse, vivra jusqu’à la fin au milieu des souffrances et des 
combats, de reprendre courage et de persévérer” (Thèses de 
Lyon).  

 

La célébration de la Sainte-Cène : Comment poursuivre  
Consistoire supérieur -  mars 1996 Illkirch-Graffenstaden 

 
I. Intervenants dans la célébration de la Sainte Cène 

A. Présidence 

Le document adopté (111/4/b) affirme qu’il « incombe au pasteur, 
que l’Eglise a chargé par l’ordination, d’exercer dans la 
communauté le ministère d’unité, d’officier lors de la célébration 
de la Cène. Dans certains cas exceptionnels, une délégation 
ponctuelle peut être accordée par les responsables de l’Eglise à 
d’autres membres de la communauté ». 

Nous souhaitons que : 
- les pasteurs, dans leur formation initiale, puissent bénéficier 

d’une formation leur permettant d’officier de manière 
significative lors des célébrations de la Cène (aussi bien dans le 
cadre des cultes que pour la Sainte Cène des malades, des 
personnes âgées...) ; 

- la délégation ponctuelle soit accordée pour la célébration de la 
Cène dans les conditions suivantes : 
· aux lecteurs, prédicateurs laïcs, diacres ou étudiants en 

théologie au niveau licence (à condition qu’ils aient une 
formation adéquate) 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

· pour des lieux précis et de manière ponctuelle ou en tout cas 
pour une durée limitée qui ne pourra pas dépasser une année 
(voir Règlement Intérieur concernant le statut des lecteurs) 

· par l’Inspecteur Ecclésiastique concerné qui donnera son 
accord par écrit et en informera le Directoire, ou par le 
Secrétaire Général du Directoire chargé du personnel, qui 
donnera son accord par écrit et en informera le Directoire 
(choix à faire) 

·   cette délégation est demandée par le Président du Conseil 
Presbytéral concerné, et jamais par celui qui sera appelé à 
célébrer la Cène. 

B. Autres intervenants 

- En principe, les conseillers presbytéraux ou responsables 
d’activités paroissiales peuvent participer à la distribution de la 
Cène. 
- Dans les situations particulières, la Cène pourra être distribuée 
par d’autres personnes (confirmands, membres du groupe de 
jeunes...). 
Cette participation nécessite toutefois une formation minimum 
préalable de ces intervenants. 

II. Accompagnement pastoral des non-baptisés 

Le document adopté par le Consistoire Supérieur dit clairement 
que la Cène « est le repas des disciples baptisés », nos débats au 
Consistoire Supérieur ont insisté sur le fait qu’il s’agissait d’avoir 
envers les non-baptisés souhaitant participer à la Cène une « 
attitude pastorale » ... Cette question ne saurait faire l’objet d’une 
réglementation rigide, mais demande un accompagnement 
pastoral vigilant 

Comment réaliser cet accompagnement pastoral ? 

Nous souhaitons qu’une réflexion soit menée à ce propos, tant au 
niveau des conseils presbytéraux, des pastorales, lors de moments 
de formation. Nous évoquons quelques pistes possibles : 
- dialogue lors de préparations de mariage, de baptême... 
- échange à l’issue du culte 
- ministère de visite (du pasteur / du visiteur). 

III. Liturgie 

Le document adopté par le Consistoire Supérieur indique : « une 
liturgie de Sainte Cène comprend les éléments suivants : 

- confession des péchés et déclaration du pardon 
- confession de la foi 
- intercession pour toute l’Eglise et pour le monde (ces moments 

peuvent avoir leur place dès le début de la liturgie du culte 
dominical) 

- préface : action de grâce et louange de Dieu 
- mémoire de l’œuvre de Dieu en Jésus-Christ (anamnèse) 
- paroles d’institution de la Cène 
- invocation de l’Esprit Saint (épiclèse) 
- Notre Père 
- fraction du pain 
- repas du Seigneur, la communion avec le Christ et les membres 

de la communauté 
- louange finale. Proclamation de notre attente du Royaume 
- exhortation et envoi en mission. 

Il précise : « une liturgie de Sainte Cène n’est pas le lieu d’une 
improvisation sans limite où on laisserait tomber, selon l’intuition 
du moment, telle partie ou telle autre ». 
 
 
 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

En conséquence : 
1) Ces éléments doivent être présents dans une célébration de 
Sainte Cène. 
2) Un effort catéchétique (formation du peuple de l’Eglise) devra 
être fait pour que les participants comprennent bien le sens de 
chacune des parties et leur succession. 
3) La Commission de Liturgie est chargée de : 
-recueillir les textes liturgiques écrits par les pasteurs 
-faire des propositions de textes nouveaux et variés, en relation 
avec les Commissions de Liturgie des autres Eglises du CPLR 
-éditer des textes liturgiques qui pourraient être le fonds commun 
dans lequel chaque officiant serait appelé à puiser 
-  donner des indications précises sur les gestes symboliques à faire 
au moment de la célébration. 
4) Ce tronc commun ainsi défini ne devrait pas empêcher ajouts, 
adaptations... mais à condition que ce qui est commun ne 
disparaisse pas derrière le particulier. 
5) Dans la liturgie devrait être mentionné tout à la fois l’accueil à 
la Cène de « tout chrétien qui confesse Jésus-Christ, Seigneur et 
Sauveur » et qu’il est « le repas des disciples baptisés ». 

IV. Célébration de la Cène avec les malades 

Le document adopté par le Consistoire Supérieur indique « nous 
voulons partager cette fête avec ceux qui n’ont pas pu se joindre à 
nous (distribution aux malades...). Il est important que cette 
intention soit effectivement traduite dans les faits et que nous 
trouvions pour ce faire des formes adéquates ». 

Nous invitons les paroisses à trouver les formes adéquates pour le 
faire. 

Dans cette perspective, une formation devrait être donnée 
localement à ceux qui ont à y participer tant dans les maisons de 
santé, de retraite, qu’à domicile. Elle pourrait faire l’objet d’une 
collaboration entre la Commission d’Aumônerie des Maisons de 
Santé et de Retraite et la Commission de Liturgie. 

V. Repères pour une pratique de la Sainte Cène qui soit signe 
de communion et tienne compte des réalités particulières. 

1) Utilisation habituellement des hosties et du vin. L’usage du jus 
de raisin non fermenté peut être exceptionnel. 

2) Utilisation habituellement d’une patène et d’une coupe. 
3) Pratique de l’intinction ou usage de coupes individuelles 

devraient être exceptionnelles et être réservées aux situations 
particulières (maladie). 

Les exceptions faites dans ces deux cas feront l’objet d’un débat au 
sein des paroisses et du consistoire, et d’un accord au niveau du 
consistoire. 
4) Repères liturgiques déjà indiqués. 
5) Conditions concernant la délégation déjà indiquées. 
6) Les recommandations concernant l’aspect festif et 

communautaire de la célébration sont à mettre en œuvre 
localement en dialogue et en concertation au niveau des 
consistoires. 

VI. Vérification des pratiques 

Dans le souci de se situer dans une démarche d’Eglise 
particulièrement importante quand il s’agit de la pratique de la 
Sainte Cène, les paroisses et consistoires tiendront informer 
l’Inspecteur Ecclésiastique de leurs réflexions et des initiatives 
prises. Les Inspecteurs Ecclésiastiques sont chargés par le 
Directoire d’exercer, dans ce domaine, leur ministère de vigilance 
et d’unité ». 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

➢ BAPTÈME  
 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 
L'ECAAL a reformulé sa théologie et sa pratique du baptême 
dans le texte adopté par le Consistoire Supérieur en 1976.  
Un seul changement est à noter à propos du choix des parrains 
et des marraines : s'ils doivent toujours être membres d'une 
Eglise chrétienne, il n'est plus exigé, dans le Règlement Général 
que la moitié d'entre eux soient de confession protestante. 
Pour la préparation des baptêmes les documents suivants sont 
recommandés : 

 - "Le baptême, don de Dieu" Pour préparer un baptême (Ed. 
Oberlin 1990). 

 -"Pour célébrer le baptême". Choix de textes pour la célébration 
du baptême et formulaire pour une présentation/accueil. 

 - "Souvenir de baptême". Etre parrain et marraine aujourd'hui 
(dépliant). 
 

Théologie et pratique du Baptême 
(Consistoire Supérieur - novembre 1976) 

I. – Eléments doctrinaux  

1) Le baptême est célébré «au nom du Père, du Fils et du 
Saint-Esprit » : il est un don du Dieu trinitaire. 

Le baptême est un acte voulu institué et donné par Dieu lui-
même. Notre Seigneur Jésus-Christ moment de son ascension 
a donné l'ordre à ses disciples de baptiser toutes les nations 
(Mt. 28. 19). 

Ainsi le baptême est une oeuvre de Dieu, un don de sa grâce 
prévenante. Dans le baptême, la grâce de notre Seigneur Jésus-
Christ fait de nous des hommes pardonnés, l'amour de Dieu le 
Père fait de nous ses enfants, la communion de l'Esprit Saint 
fait de nous des frères renouvelés pour une vie de témoignage 
et de service. 

Le baptême n'est pas l'œuvre de l'Eglise : elle ne fait que le 
donner de la part d'un autre. Elle agit «au nom de ... elle est 
instrument de la grâce. Le baptême n'est pas non plus une 
oeuvre de l'homme : celui-ci ne peut que le recevoir dans la 
joie, la foi et la reconnaissance. 

Le baptême est un mystère. Celui de l'action salutaire de Dieu 
mise au bénéfice d'un homme, celui d'un acte qui nous dépasse 
et dans lequel nous ne sommes pour rien. Le baptême est un 
sacrement. C'est-à-dire un signe visible de la grâce prévenante 
de Dieu. Il s'y passe quelque chose qui est indépendant du 
ministre qui le donne et de l'homme qui le reçoit : Dieu agit 
mystérieusement, sacramentellement, et donne sa grâce. En 
effet. Dans sa fidélité pour son Eglise, Dieu s'est lié à ce signe 
du baptême. 

2) Le baptême est célébré avec de l'eau : il est 
participation à la mort et à la résurrection de Jésus--
Christ (cf. Rom. 6). 

L'immersion du baptisé dans l'eau est signe de mort : l'homme 
qui est plongé dans l'eau meurt. L'émersion de l'eau est signe 
de vie. A ce symbolisme naturel, l'apôtre Paul ajoute l'idée que 
le fidèle est par le baptême rendu participant à la mort et à la 
résurrection de Jésus-Christ. L'eau utilisée dans le baptême 
doit rappeler ce symbolisme fondamental : être baptisé c'est 
participer au mystère pascal du Christ. 

 

Le baptême 
(Synode de Thionville, 1965) 

 
Le Synode de l'Église Réformée d'Alsace et de lorraine, 
interpellé sur le sens et la pratique du baptême dans 
l'Église, sans préjuger du résultat de l'étude menée 
conjointement avec les autres Églises protestantes de 
France, se réfère aux études faites dans l'Église Réformée 
de France et aux conclusions de son Synode du Chambon-
sur-Lignon dont il adopte le principe, déclare son accord 
avec le texte suivant qui devra être porté à la 
connaissance des paroisses et rappelé dans la prédication, 
l'instruction des catéchumènes, dans les entretiens privés 
et en particulier lors de l'entretien prévu avec les parents 
avant le baptême des enfants: 
 
Doctrine : 
Le Synode remercie Dieu d'avoir rappelé à l'Église 
Réformée et à chacune de ses paroisses l’importance que 
doit prendre à nouveau le baptême dans la vie des 
chrétiens et de l'Église contemporaine si elle veut 
répondre à sa vocation missionnaire. 
Attentif à la richesse de la doctrine du baptême, et ne 
voulant exclure aucun de ses aspects conformes à 
l'enseignement biblique, il estime pouvoir résumer ceux-ci 
dans les termes suivants : 
Par le baptême, l'Eglise chrétienne donne au baptisé le 
signe et le sceau de la vie nouvelle dans la communion de 
Jésus-Christ. Ce sacrement atteste chaque jour au croyant 
qu'il est mort et ressuscité avec Jésus-Christ, dont la grâce 
le purifie de ses péchés. Le baptême donne au baptisé le 
signe de son incorporation au Corps du Christ par la 
puissance du Saint-Esprit, manifestant ainsi à la gloire de 
Dieu le Père, l'unité de l'Eglise sur la terre. 
Dieu est libre de sauver les hommes sans ce sacrement, 
mais l'Église doit rester fidèle à l'ordre qu'elle a reçu de 
l'administrer. 
Comme toute grâce de Dieu, celle du baptême appelle en 
réponse la foi de l'homme qui la reçoit. 
Persuadé qu'une vraie compréhension du baptême est 
plus importante qu'une modification de sa forme, il 
appelle toutes les paroisses à une prédication fidèle de son 
sens et de sa valeur. 
 
Pratique : 
Le Synode attentif à la sobriété des témoignages du 
Nouveau Testament sur la pratique du baptême chrétien, 
et aux questions que ces témoignages laissent en suspens, 

se référant à la pensée des Réformateurs et à 
l'enseignement constant des Églises Réformées qui 
soulignent l’initiative de la grâce de Dieu en Jésus-Christ, 
préalable pour chacun de nous à toute décision de notre 
vouloir et de notre foi, 

persuadé que les dangers que l'ignorance et l'incrédulité 
de certains font peser sur la pratique du baptême des 
petits enfants ne commandent pas l'abandon de cette 
pratique qui est un des plus solides points d'appui du 
Catéchuménat, 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Par là, le baptisé est mis au bénéfice de l'œuvre accomplie par 
la mort du Christ : il est réconcilié avec Dieu et avec ses 
frères ; ses péchés lui sont pardonnés et sa vie est placée sous 
le signe de la rémission des péchés opérée par le Christ : il est 
libéré des puissances démoniaques qui l'asservissaient. Il est 
également mis au bénéfice de ce que donne la résurrection du 
Christ : il est régénéré pour une vie nouvelle, il devient un 
homme nouveau. Dans le baptême le vieil Adam meurt en nous 
et l'homme nouveau s'éveille à la vie par la puissance de 
l'Esprit. 

En même temps le baptême est incorporation au corps du 
Christ : il introduit dans la communion de tous ceux qui 
participent au corps du Christ et les place sous sa seigneurie. 
De ce fait il possède une dimension ecclésiale. 

Ces deux aspects, individuel et communautaire, sont 
indissociables et l'un ne va pas sans l'autre. Le baptême est 
donc à la fois et en même temps sacrement de la rémission des 
péchés et sacrement de l'entrée dans l'Eglise. 

3) Le baptême est lié à la foi : sa célébration appelle la 
confession de la foi (cf. Actes 8, 37, etc....) 

La grâce de Dieu donnée au baptême appelle une réponse de 
l'homme et cette réponse c'est la foi. C'est pourquoi la 
confession de la foi est fondamentalement liée au baptême. 

Au cours de l'histoire de l'Eglise, cette liaison a toujours 
existé, mais elle a été comprise et vécue de différentes 
manières : 
a) dans la période primitive de l'Eglise, alors que celle-ci 
s'augmentait par la conversion des païens, le croyant 
confessait personnellement sa foi, puis recevait le baptême, 
b) plus tard, lorsqu'il y eut des enfants de parents chrétiens et 
que la société s'est christianisée, on a admis que la confession 
de la foi des parents, accompagnée de celle de l'Eglise, était 
suffisante pour répondre à la grâce baptismale. 
c) les Eglises issues de la Réforme ont repris cette dernière 
manière de faire en y ajoutant la confirmation : le baptisé pour 
lequel d'autres se sont engagés doit, par sa confirmation, 
confesser lui-même la foi de son baptême. 
d) aujourd'hui nous vivons une période de transition : nous 
sommes à certains points de vue une société dans laquelle 
l'Eglise est amenée à passer d'une situation d'Eglise 
multitudiniste à une situation d'Eglise confessante. Aussi peut-
on légitimement se demander comment doit aujourd'hui se 
manifester la réponse de la foi à la grâce baptismale. 

Mais quelle que soit la manière dont la foi réponde à la grâce, 
il n'en demeure pas moins qu'en tout état de cause le baptême 
reste le baptême et que la grâce qu'il signifie reste grâce 
gratuite. Car si les hommes peuvent se moquer de Dieu en ne 
répondant pas par la foi à la grâce du baptême. Dieu lui, ne se 
moque pas des hommes et dans sa fidélité il reste lié au 
sacrement qu'il a institué. 

4) Le baptême est unique : il n'a jamais besoin d'être 
répété (cf. Eph. 4, 5). 

Le baptême se situe au début de la vie chrétienne, il en est 
comme le point de départ et l'inauguration. Et comme il n'y a 
qu'un point de départ, un seul commencement, le baptême ne 
peut être renouvelé. Participation à la mort et à la 
résurrection du Christ accomplie une fois pour toutes, le 
baptême est donc célébré une fois pour toutes. Pas plus que la 
mort et la résurrection du Christ ne peuvent être renouvelées, 
le baptême ne peut être répété. 

déclare son ferme attachement au baptême des petits 
enfants. Mais soucieux de ne pas enfermer l'Église dans 
une seule pratique alors que la Parole de Dieu n'est pas 
formelle sur ce point, il reconnaît légitime que le baptême 
puisse être différé par les parents, pour motifs religieux, 
jusqu'au moment où, après avoir été instruit de son sens, 
le futur baptisé l'aura demandé lui-même. 
 
Discipline : 
En conséquence, le Synode décide ce qui suit : 
1) L'Église Réformée d'Alsace et de Lorraine est une 

Église qui baptise les petits enfants des fidèles. 
Toutefois, les parents qui le désirent pourront 
présenter leurs enfants à Dieu, en s'engageant à les 
confier à l'Église qui les accueille en vue de leur 
instruction religieuse et de leur baptême. 

2) Chaque baptême de petit enfant sera préparé par un 
entretien du pasteur avec les parents, au cours duquel 
leur sera exposée la signification de ce sacrement et 
des engagements qu'il comporte. 
Le baptême peut être célébré lorsque des parents, 
reconnaissant leur ignorance ou leur doute, désirent 
que leur enfant soit mis au bénéfice de l'Évangile, et 
s'en remettent pour cela à l'Église.  
Si le pasteur estime ne pas pouvoir célébrer un 
baptême, il devra en référer au président du 
Consistoire et se conformer à sa décision. 

3) Les pasteurs de l'E.R.A.L. doivent accepter de célébrer 
et des baptêmes d'enfants et des présentations, selon la 
demande des familles.  
Aucune paroisse ne peut exclure l'une ou l'autre 
pratique. 

4) Lorsqu'une présentation doit avoir lieu, elle se fera 
selon l'ordre prévu par la liturgie de l'Église Réformée 
de France. 

5) Pour que le sens du baptême soit clairement affirmé, il 
devra en principe être administré dans une assemblée 
de l'Église - dont en tout cas la présence devra être 
marquée lorsque le baptême sera célébré en dehors 
d'un culte de la communauté. 

 
 Le baptême dans l'E.R.A.L. 

Synode de Metz, 1977 
 

Exhortant l'Eglise à « conserver l'unité de l'esprit par le 
lien de la paix », l'épître aux Éphésiens (4, 3-6) expose le 
fondement de cette unité : « il y a un seul corps et un seul 
Esprit, une seule espérance, un seul Seigneur, une seule foi, 
un seul baptême et un seul Dieu et Père de tous ». 
 
Le Synode de l'E.R.A.L, réuni à Metz les 11, 12 et 13 
novembre 1977, conscient de la nécessité actuelle de 
prononcer sur le baptême une parole claire et qui soit en 
même temps une parole de paix et d'unité, rappelle que le 
baptême chrétien se réfère exclusivement au baptême du 
Seigneur dans les eaux du Jourdain. Acceptant de se 
soumettre au baptême de repentance, Jésus devient à la 
fois membre et roi du peuple messianique qu'il rassemble 
autour de lui par la prédication de l'Évangile : c'est ainsi 
qu'il lui ouvre l'accès du Royaume des Cieux. La foi unit les 
croyants au Christ en un seul corps dont il est la tête au 
point qu’« étant baptisés en Jésus-Christ, c'est en sa mort 
qu'ils ont été baptisés afin que, par sa résurrection d'entre 
les morts, ils puissent, eux aussi, marcher en nouveauté de 
vie » (Rom. 6, 3-4). Le baptême chrétien célèbre donc la 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Si le baptême est unique et jamais répété, l'eucharistie, par 
contre, est multiple et se répète constamment : elle vivifie, 
renouvelle et nourrit ce qui a été donné au baptême, à savoir 
la participation et la communion au Seigneur mort et 
ressuscité. 

La conséquence logique de l'unicité du baptême est le refus 
de toute forme d'anabaptisme. 

S'il n'y a véritablement qu'un seul baptême, il faut en conclure 
que le baptême pratiqué dans les autres confessions 
chrétiennes - si toutefois il est pratiqué avec de l'eau et au nom 
du Père, du Fils et du Saint-Esprit - est un baptême 
authentique et vrai. Autrement dit, il ne faut jamais rebaptiser 
un fidèle déjà baptisé dans une autre Eglise, tout comme nous 
sommes en droit d'attendre la réciproque des autres Eglises. 

II. – Principes pour la pratique du baptême  

1) La fidélité à l'Evangile et à notre tradition nous 
conduit à réaffirmer que : 
a) le baptême est sacrement de la grâce prévenante de Dieu.   
b) le baptême appelle la foi comme sa réponse nécessaire. 
c) l'Eglise de la Confession d'Augsbourg d'Alsace et de 
Lorraine pratique le baptême des enfants ainsi que des 
adultes. 

2) La fidélité à l'Evangile et à notre tradition nous 
conduit aux refus suivants  
a) refus de toute forme de rebaptême et de tout anabaptisme. 
b) refus de toute conception « ex opere operato » du baptême, 
aboutissant à minimiser le rôle de la foi.   
c) refus de toute conception du salut par les œuvres, tendant à 
minimiser la grâce de Dieu. 

3) La fidélité à l'Evangile et à notre tradition, nous 
conduit, dans le cadre d'une pluralité légitime, aux 
solutions suivantes : 
a) valorisation de la catéchèse prébaptismale tant pour les 
parents d'enfants qui s'interrogent sur le baptême de leurs 
enfants que pour ceux qui sont baptisés à un âge plus avancé,  
b) liberté laissée aux parents de baptiser leurs enfants ou de 
retarder ce baptême. Jusqu’à ce que le baptisé puisse lui-même 
confesser sa foi. 
c) possibilité de pratiquer une cérémonie d'accueil des enfants.       

 III. Discipline baptismale : 

L'Eglise de la Confession d'Augsbourg d'Alsace et de Lorraine 
est une Eglise pédobaptiste par tradition. Ceci implique d'une 
part l'affirmation de la grâce prévenante de Dieu et de l'autre 
le souci de développer l'engagement des parents. Ceux-ci sont, 
au sens propre du terme, les garants de ce qui se passe lors du 
baptême de leur enfant.  

En conséquence : 
1. L'Eglise ne doit pas s'engager sur le chemin de la 
casuistique. L'admission au baptême n'est pas liée au mérite 
des parents, parrains et marraines. Le baptême est un signe 
d'espérance : parents et enfants sont placés dans le futur de 
Dieu. 

2. L'Eglise doit cependant se garder de célébrer des baptêmes 
de façon irresponsable. 

3. L'Eglise doit pratiquer une catéchèse prébaptismale valable 
et positive. Dans ce but elle priera les parents d'inscrire à 
temps leur enfant en vue du baptême : délai d'un mois environ. 
Elle leur remettra lors de l'inscription un dépliant du type ci-
dessous (L/3-B * 301 1/93), les invitant à réfléchir jusqu'à la 

réconciliation avec Dieu des pécheurs pardonnés et les 
assure que le Saint-Esprit leur est donné pour sceller et 
entretenir leur communion avec Dieu. 
 
Si le Nouveau Testament ne fait expressément mention 
que du baptême de croyants aptes à confesser leur foi en 
Jésus-Christ, le Seigneur mort et ressuscité, l'Eglise a 
cependant pratiqué dès le début du 2e siècle le baptême 
des petits enfants et depuis elle a continué à le faire. Il 
existe non pas deux baptêmes, mais deux accentuations 
privilégiant chacune un aspect de l'unique baptême 
donné au nom du seul Esprit, du seul Seigneur et du seul 
Dieu et Père de tous. 
 
Aux familles demandant le baptême de leurs petits-
enfants, l'Église rappellera que leur démarche les engage 
à témoigner, et en premier lieu devant ceux-ci, du 
caractère absolument inconditionnel de la grâce de Dieu. 
Elle leur dira aussi que ce don totalement gratuit et 
antérieur à la conscience que leurs enfants peuvent en 
avoir leur confère la responsabilité de révéler à ceux-ci 
l'amour dont ils sont aimés et auquel ils auront un jour à 
répondre personnellement. La communauté locale tout 
entière, par sa manière de croire et de vivre l'Evangile, 
ainsi que par sa prière et son enseignement, est 
évidemment co-responsable de cette révélation du sens du 
baptême des petits enfants. 
 
Aux familles qui auront préféré que leurs enfants de 
demandent eux-mêmes à être baptisés lorsqu'ils seront 
devenus spirituellement capables de le faire, l'Église 
donnera également l'assurance de sa solidarité avec elles 
dans leur espérance, leur prière et leur témoignage. Si ces 
familles le souhaitent, l'Église accueillera joyeusement 
leurs enfants dans son sein par une bénédiction prononcée 
au nom du Seigneur. Le jour où l'Eglise recevra de ces 
enfants, quel que soit l'âge qu'ils auront alors atteint, la 
demande d'être baptisés, elle les exhortera à demeurer 
fermes dans la foi qu'ils confessent maintenant. Elle leur 
dira expressément que leur baptême est le signe de la 
grâce de Dieu qui leur a été accordée et elle veillera 
attentivement à ce que, en aucune manière, le baptême ne 
puisse être considéré comme une dignité à laquelle on 
accède au terme d'une expérience religieuse. 
 
Le Synode reconnaît que l'Église est responsable du 
trouble qui s’est emparé de plusieurs de ses membres 
devant la légèreté avec laquelle de nombreux baptêmes 
d'enfants sont aujourd'hui demandés et administrés. Il 
comprend que certains chrétiens aient alors cherché à 
retrouver le plein de sens de leur baptême d'enfant dans 
une confirmation de celui-ci par une immersion. Il estime 
cependant que cette pratique est source d'ambiguïté et 
menace de division, quelle que soit la pureté des intentions 
de ceux qui y ont eu recours. C'est par un renouveau de la 
prédication et de la catéchèse baptismales ainsi que de la 
vie communautaire, recherché avec persévérance et en 
communion avec toute l'Église de Jésus-Christ qui se 
trouve affrontée aux mêmes problèmes, que se dissipera le 
malaise actuel. Il deviendra alors possible de vivre avec 
reconnaissance et joie, dans la conscience de leur 
complémentarité et de leur unité fondamentale, les deux 
pratiques du baptême qui menacent aujourd'hui de 
diviser l'Eglise quand elle est tentée de les opposer l'une à 
l’autre. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

deuxième entrevue. Celle-ci peut avoir lieu avec d'autres 
parents et conduire à des baptêmes groupés. 

4. Lors de l'entretien prébaptismal, auquel on associera si 
possible les parrains et marraines, la liturgie sera lue et 
expliquée. Ainsi les parents, parrains et marraines prendront 
réellement connaissance des engagements que l'Eglise leur 
demande et de la foi qu'elle professe. On leur remettra, à cette 
occasion ou lors de la cérémonie du baptême. Le « memento » 
publié par l'ECAAL. Dans le cas d'une catéchèse prébaptismale 
groupée. La présence d'un membre du Conseil presbytéral lors 
de l'entretien est souhaitable. 

5. L'Eglise demande aux parrains et marraines l'engagement 
de veiller avec les parents à l'éducation de l'enfant dans la foi 
évangélique. Ce souci dirigera le choix des 
parrains/marraines avant toutes autres considérations. On 
tiendra à ce qu'ils soient de religion chrétienne et au moins la 
moitié d'entre eux de confession protestante (remarque : 
mesure abrogée en 1989). Le pasteur. Après consultation du 
Conseil presbytéral peut refuser des parrains/marraines dont 
l'indignité est notoire et en proposer éventuellement d'autres. 
Choisis parmi les membres actifs de la communauté. 

6. L'Eglise pourra ajourner le baptême 
a) lorsqu’après entretien, les parents préfèrent retarder le 
baptême jusqu'au jour où l'enfant sera capable de confesser 
lui-même sa foi : en effet. Nous n'avons pas à exercer de 
pressions sur les parents qui ne font pas baptiser leurs enfants 
ou qui y renoncent à la suite de l'entretien baptismal,  
b) lorsque les parents refusent les engagements et récusent la 
foi chrétienne ; dans ce cas, il n'est pas sage que le pasteur 
prenne seul la responsabilité d'un report du baptême : le 
Conseil presbytéral doit partager la décision. 

7. L'Eglise célèbre normalement le baptême lors d'un culte 
public. Le baptême est en effet étroitement lié à la vie 
communautaire de la paroisse locale. Les membres de la 
communauté se remémorent alors leur propre baptême et 
accueillent dans leur communion les nouveaux baptisés. Une 
participation active des parents à la cérémonie est 
souhaitable (récitation du credo, engagement pris). Un 
baptême d'urgence célébré à l'hôpital ou en famille sera suivi 
d'une présentation de l'enfant à la paroisse. 

8. L'Eglise dans certains cas pourrait regrouper les baptêmes. 
En effet, l'Eglise ancienne avait concentré tous les baptêmes 
lors d'un culte solennel célébré dans la nuit de Pâques et 
rappelait ainsi aux baptisés le fait de mourir et de ressusciter 
avec le Christ. Il ne s'agit pas de proposer un retour pur et 
simple à cette tradition, mais dans les grandes paroisses un 
regroupement des baptêmes peut paraître judicieux, disons à 
un rythme de tous les deux mois environ. Nous y voyons deux 
avantages : d'une part la communauté cultuelle ne se lasse pas 
d'une répétition fréquente de célébrations baptismales, 
d'autre part les dimanches prévus peuvent revêtir un 
caractère plus festif (participation de la jeunesse, par le chant, 
avec refrains repris par la communauté. etc.…). 

9. L'Eglise n'oubliera pas d'annoncer aux fidèles le sens du 
baptême comme signe et sceau d'une vie nouvelle dans la 
communion de Jésus-Christ. Le 6ème dimanche après la 
Trinité est particulièrement approprié à cet effet, ainsi que les 
cultes de baptêmes groupés, là où ils ont lieu. 

10. Notre Eglise ne peut pas autoriser ses pasteurs à refuser à 
des chrétiens confessant leur foi et demandant le baptême 
pour leurs enfants d'accéder à leur désir. Elle ne peut pas 
admettre de la part de ses ministres une opposition de principe 

En conséquence, le Synode de l'E.R.A.L., s’il encourage la 
poursuite de toutes les recherches d’ordre théologique et 
liturgique sur le baptême, estime suffisant d’affirmer à 
nouveau la position qu’il avait exprimée à Thionville dans 
sa session du 21 novembre 1965, en accord avec la 
décision n° 16 du Synode national de l'E.R.F. du Chambon-
sur-Lignon de 1951. Il déclare également à nouveau son 
attachement au texte d'accord luthéro-réformé (adopté 
par le Synode de l'E.R.A.L. en 1967) sur le baptême au nom 
du Père, du Fils et du Saint-Esprit. 
 
En résumé, 
1) L'E.R.A.L. reconnaît que le baptême peut être donné à 

des âges divers : elle reste fidèle au baptême des petits 
enfants, sans pour autant le privilégier par rapport à 
d’autres pratiques : baptême d'enfants conscients, de 
catéchumènes ou d'adultes ; cette diversité est une 
richesse. 

2) Le Synode encourage des célébrations à date fixe 
regroupant plusieurs baptêmes : de la sorte leur 
préparation pourra elle aussi être communautaire. 
Ces journées seront des fêtes pour la paroisse comme 
pour les familles. 

3) Le baptême peut être pratiqué soit par immersion, 
soit par aspersion : dans les deux cas, il a la même 
valeur. 

4) Pour ceux qui, ayant été baptisés comme enfants, 
souhaitent manifester leur consécration renouvelée 
au Seigneur, le Synode demande que soient 
recherchés des signes moins ambigus que 
l'immersion, par exemple l'imposition des mains 
après confession publique de la foi. Dans l’espoir du 
jour où un accord sera acquis sur ce point, et par 
amour pour ceux qui désirent absolument confirmer 
leur baptême d’enfant par une immersion 
conformément au protocole d'accord de l'Union de 
prière de Charmes avec l'E.R.F., le Synode souhaite 
qu'une clarification théologique de cette pratique soit 
étudiée. Il souhaite également que leur décision soit 
portée à la connaissance de leur paroisse. 

5) Toute paroisse de l'E.R.A.L. doit offrir à ses fidèles la 
possibilité du baptême des enfants ou de leur 
bénédiction et du baptême des adultes. 

6) Tout pasteur de l'E.R.A.L. doit reconnaître la validité 
du baptême des petits enfants. Au cas où un pasteur 
souhaiterait être dispensé de l’obligation de baptiser 
des petits-enfants, sa demande, examinée par le 
Conseil Synodal et la Commission des Ministères, sera 
soumise à la décision du Synode. 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

au baptême des petits enfants. 

11. Dans le cas d'un baptême différé, celui-ci devrait être 
célébré à l'âge où l'enfant ferait normalement sa 
confirmation, voire à l'âge adulte, lorsqu’après une catéchèse 
sérieuse l'intéressé est prêt à suivre Jésus-Christ. 

12. La coexistence entre baptême d'enfants et baptêmes 
d'adultes doit être considérée comme normale. Elle est sans 
doute appelée à devenir de plus en plus courante au sein de 
nos communautés, au fur et à mesure où celles-ci se 
distingueront du corps social d'une population de tradition 
chrétienne. 

13. Dans le cas où des parents incrédules s'en remettent 
sincèrement à l'Eglise malgré leur ignorance et leur doute, et 
dans le cas où des chrétiens scrupuleux de leurs devoirs ne 
veulent pas décider à la place de leurs enfants. Nous proposons 
une cérémonie d'accueil des enfants au sein d'un culte public, 
qui serait comme la première étape de leur prise en charge par 
l'Eglise en vue de leur baptême futur. Canevas liturgique de la 
cérémonie d'accueil : Annexe II (L/3-B * 302 1/93). Il est clair 
que l'accueil n'est pas l'équivalent d'un baptême et que la 
qualité de membre de la paroisse avec ses droits et ses devoirs 
reste liée au baptême. 

14. L'Eglise affirme que le baptême est un acte unique qui ne 
peut être répété. En conséquence nous reconnaissons le 
baptême célébré dans les autres Eglises chrétiennes au nom 
du Père, du Fils et du Saint-Esprit, et nous refusons tout ce qui 
pourrait être un rebaptême. 

15. Le Consistoire Supérieur estime qu'une célébration 
oecuménique du baptême est incompatible avec le principe de 
la reconnaissance réciproque des baptêmes. Si le baptême 
pratiqué dans l'autre confession est reconnu comme vrai, cela 
doit suffire. Une participation du ministre de l'autre 
confession à la célébration du baptême est de ce fait, à exclure. 

16. Le réexamen de notre pratique baptismale exigera une 
discipline plus grande de la part des pasteurs pour qu'ils 
agissent de concert avec l'Eglise dans son ensemble et qu'ils 
prennent leurs décisions sur une base communautaire. 

Annexe I 

Exemple d'un texte à remettre aux parents lors de l'inscription 
de leur enfant en vue d'un baptême. 
Vous êtes venus inscrire votre enfant pour le baptême. 
Nous prenons votre démarche au sérieux et nous voulons y 
réfléchir avec vous. 

Pourquoi baptiser votre enfant ? 

On dit souvent : 
• Chez nous, ça s'est toujours fait ....  
• Je suis baptisé, je veux que mon enfant le soit aussi ....  
• Que diraient ses grands-parents, si nous ne le faisions pas 
baptiser ....  
• Comme ça il n'aura rien à nous reprocher  

Ces raisons ne suffisent pas pour que l'Eglise accepte de 
baptiser. 

Certains font baptiser leur enfant quand il est tout-petit, 
d'autres attendent plus longtemps. Des parents pensent qu'il 
vaut mieux laisser les enfants libres de choisir eux-mêmes s'ils 
veulent être baptisés ou non. Et vous, qu'en pensez-vous ? 

Nous croyons que Dieu nous aime  

 Jésus-Christ nous l'a dit et il nous en a donné les preuves. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

N'a-t-il pas passé sa vie à aimer les hommes ? 
N'a-t-il pas été parmi eux un « ferment » de justice et de paix ? 

Un jour il a rencontré Pierre, André, Jacques. Jean .... 

Il les a invités à le suivre, à lui faire confiance et à s'unir entre 
eux avec lui. Ils ont répondu « oui » à son appel : ils sont 
devenus ses amis, les amis de Dieu. Ainsi a commencé l'Eglise 
du Christ. 

- Aujourd'hui encore Jésus-Christ appelle les hommes à croire 
en lui et à le suivre, à entrer dans l'amitié de Dieu et à se 
rassembler en Eglise, pour être comme lui, avec lui, lumière du 
monde, sel de la terre.  
dans leur famille. 
dans leur quartier. 
dans leur entreprise, leur bureau, 
dans leur pays. 
entre les peuples 
ferment de fraternité et de justice, d'amitié et de paix. 

- Voilà ce à quoi sont appelés ceux qui demandent le baptême. 
Un baptisé, un chrétien, c'est quelqu'un qui croit que Dieu 
aime les hommes, et c'est quelqu'un qui accepte librement 
d'entrer dans l'Eglise pour devenir un instrument de l'amour 
de Dieu. 

Est-ce bien cela que vous voulez pour votre enfant ?  

Souhaitez-vous sincèrement qu'il soit un instrument de 
l'amour de Dieu parmi les hommes ? Vous le savez bien, votre 
enfant ne peut choisir lui-même. Il est encore inconscient. Il 
aura tout à découvrir de la vie de l'amour de Dieu .... 

Il faudra lui faire connaître Jésus-Christ, lui apprendre à vivre 
sa vie en chrétien, en ami de Dieu et des autres. 

Vous engagez-vous à l’aider ?  

Demander le baptême pour un autre que soi, c'est s'engager à 
l'aider pour qu'il devienne ferment d'amitié et de paix, avec les 
chrétiens unis au Christ dans l'Eglise, au milieu des hommes, 
dans le monde. Dès le premier âge de votre enfant, vous êtes 
les premiers et principaux responsables de son éducation. Nul 
ne peut vous remplacer. 
On ne devient pas chrétien en un jour. Ce n'est pas facile. On 
se pose des questions à tout âge. Mais des chrétiens, des 
pasteurs peuvent vous aider. 
Comme vous, nous désirons que votre enfant soit baptisé. 
Comme vous aussi, nous voulons faire des choses vraies. 
Aussi nous vous demandons : maintenez-vous votre décision 
de faire baptiser dès maintenant votre enfant ? 
Après avoir lu ce dépliant et vous être interrogés en toute 
conscience, vous pouvez vous engager vis-à-vis de votre 
enfant. 
Mais si vous jugez plus loyal de réfléchir encore, nous vous 
proposons de vous aider. Et si vous ne faites pas baptiser votre 
enfant tout de suite, sachez que nous conservons son 
inscription comme « candidat au baptême ». 
Nous vous invitons à réfléchir à ces questions qui nous 
tiennent à cœur (soit) et nous viendrons vous rendre visite le 
... 
(soit) et nous vous demandons de participer a une rencontre 
avec d'autres parents qui demandent le baptême d'un enfant. 
le ... 

L'Eglise de………………… vous salue. 

(Texte tiré de l'ouvrage collectif : Ils demandent le baptême de 
leur enfant. collection «Parole et Mission», n° 10. Paris, Cerf. 1966) 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Annexe II- Canevas liturgique de la cérémonie d’accueil  

 I. Introduction 

 (Pour éviter toute confusion, il est opportun de ne pas faire 
coïncider dans le cadre d'un même culte une cérémonie 
d'accueil avec un baptême). 

(Les parents se sont avancés avec l'enfant et se tiennent 
devant l'autel) : 

Soyez très cordialement les bienvenus, mes frères, dans cette 
maison de prière. 

Vous avez demandé à l'Eglise ici rassemblée d'accueillir votre 
enfant N.... comme signe de votre reconnaissance et d'appeler 
sur lui et votre famille la bénédiction de Dieu. Soucieux de lui 
laisser la pleine liberté de ses engagements personnels et de 
recevoir un jour le baptême en pleine connaissance de cause, 
vous avez décidé de renoncer à son baptême maintenant. 

Nous vous rappelons le jour où vous avez demandé et reçu la 
bénédiction de Dieu sur votre foyer. Dieu vous a donné cet 
enfant comme un signe de cette bénédiction. Dans la 
reconnaissance (et la foi) vous voulez confier son existence aux 
mains souveraines de son Créateur, aux mains bienfaisantes 
de son Sauveur et à l'action vivifiante du Saint-Esprit. Vous 
affirmez ainsi que votre intention est d'élever votre enfant 
selon la volonté de Dieu. de qui vous attendez les forces 
nécessaires à cette éducation. 

Avec vous l'Eglise se considère comme responsable de son 
éducation chrétienne, afin qu'il apprenne à connaître Jésus-
Christ, qu'un jour il demande lui-même le baptême et s'engage 
personnellement au service du Seigneur. (C'est dans la famille 
que, avant tout autre enseignement, il entendra prononcer le 
nom de son Sauveur et apprendra ses premières prières. Ainsi 
la communauté familiale sera pour lui la première école de sa 
vie chrétienne). 

Ensemble, Eglise et famille. nous veillerons donc à ce que cet 
enfant reçoive, avec tout ce dont il a besoin. L’evangile de 
Jésus-Christ. Ensemble nous demanderons à Dieu qu'il le 
tienne toujours sous sa garde. 

II. Lecture de la bible  

Psaume 115 ; Evangile selon Saint Jean, chap. 15 (extraits). 

II. Confession de foi  

(si elle n'a pas été prononcée à un autre endroit). 

IV. Engagement  

Vous, les parents de cet enfant, voulez-vous aider l'Eglise 
dans sa charge missionnaire et éducatrice ? (ou autre 
formule : voulez- vous, avec l'Eglise, exercer la charge 
d'élever chrétiennement votre enfant ?) 

(les parents répondent : OUI) 

Dieu vous donne la force de tenir votre promesse. 

 V. Prière de louange, d'action de grâce et d'intercession. 

 VI. Bénédiction   

La cérémonie se placera de préférence avant la prière finale 
du culte, en sorte que les louanges et les requêtes de l'accueil 
fassent corps avec cette prière, et que la bénédiction sur le 
groupe s'intègre dans celle prononcée sur toute l'assemblée. 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Demandes de radiation du registre du baptême  

 

Des demandes de radiation du registre de baptême sont parfois adressées. L’Église doit faire mention dans ses 

registres de la demande d’une personne qui souhaite être radiée du registre des baptêmes mais ne peut pas effacer 

de ces registres le baptême de cette personne. Si la demande est adressée par courrier, que le demandeur justifie de 

son identité et qu’il est majeur (copie de la pièce d’identité jointe), nous invitons à adresser la réponse suivante :  

 

« Le/la président(e) du Conseil presbytéral de la paroisse de …………. a pris note de la volonté de M/Mme………………… exprimée 
dans le courrier du …/…/… d’être radié(e) du registre des baptêmes. 
En réponse à sa demande, cette volonté a été inscrite en marge du registre des baptêmes. » 
 
(Date et signature) 

 

Une copie de l’acte le concernant, avec la mention en marge, sera adressée au demandeur, dans un délai maximal de 

2 mois à compter de la réception de la demande.  

Il n’est en revanche pas possible de répondre favorablement aux demandes de reniement ou d’effacement des registres 

car le baptême constitue un fait dont la réalité historique ne peut être contestée (cf. décision de la Cour de cassation 

du 19 novembre 2014).  

 

Pour aller plus loin :  

• Sur la violation de la vie privée : La Cour de cassation, dans un arrêt du 19 novembre 2014 a estimé qu’un 

registre qui porte la mention d’un baptême ne viole pas les dispositions de l’article 9 du Code civil relatif à la 

vie privée car sa consultation n’est ouverte, les intéressés mis à part, qu’aux ministres du culte, eux-mêmes 

tenus au secret.  

• Sur l’application des dispositions de la loi n°78-17 du 6 janvier 1978 relative à l’informatique, aux fichiers 

et aux libertés : Lors de l’introduction, en 1978, de la loi « Informatique et Liberté », un registre de baptême 

pouvait être considéré comme le recueil d’enregistrement d’un acte « ayant un lien direct avec l’objet statutaire 

de l’association à caractère religieux, philosophique, politique ou syndical » et donc non susceptible de contrôle 

de la part de la Commission Nationale Informatique et Liberté. Suite à la transposition de la Directive 

européenne et aux modifications introduites par la loi n° 2004-801 du 6 août 2004 sur le traitement des données 

personnelles, la version consolidée de la loi du 6 janvier 1978 prévoit la protection des données personnelles, 

un droit d'accès et de rectification des données, le principe du consentement, … Dans son arrêt du 19 novembre 

2014, la Cour de cassation a cependant estimé que, dès lors qu’il a été fait droit à une demande de radiation 

de la mention du baptême sur un registre, il n’est pas porté atteinte aux dispositions de la loi du 6 janvier 1978.  

 

 

➢ ENSEIGNEMENT RELIGIEUX  
 

 

Le service de la catéchèse de l’UEPAL est chargé, entre autres, de la mise en place de l’enseignement religieux dans 

les écoles, les collèges et les lycées des trois départements du Haut-Rhin, du Bas-Rhin et de la Moselle. Il lui appartient 

d’organiser les formations permettant aux catéchètes et aux pasteurs d’assurer l’enseignement religieux, après 

validation par les commissions d’agrément respectives. 

Les candidats pasteurs ont à suivre une formation en 3 étapes : 

1) Le module pédagogique du Diplôme Universitaire en théologie protestante, 

2) La préformation avant emploi pour les initier au monde de l’éducation et à ses pratiques avec en particulier un 

stage de 8 semaines consécutives auprès d’un formateur, 

3) Une année de stage de 2 ou 3 heures d’enseignement par semaine dans le 1er et le 2nd degré, suivi d’un bilan. 

 

Des formations continues (biblique, théologique, pédagogique) sont proposées chaque année. C’est le service de la 

catéchèse qui propose à l’administration scolaire le nom des intervenants du primaire et du secondaire. Puis ils sont 

nommés par les instances académiques. 

Le décret n° 2012-871 du 11 juillet 2012 et un arrêté du 11 juillet 2012 limitent de manière très précise le nombre 

d’heures de cours que peuvent assurer les vacataires, donc aussi les pasteurs. Le plafond est fixé à 150 heures par 

année scolaire, soit un maximum de 4 heures par semaine sur la base d’une année scolaire de 36 semaines, primaire 

et secondaire confondu. 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

➢ CATÉCHÈSE - CONFIRMATION 
 

 

En juin 2016, l’assemblée de l’Union a consacré une large séquence à la catéchèse. Le texte alors travaillé a été 

renvoyé au Conseil plénier pour être finalisé. En décembre 2016, le Conseil plénier de l’Union a adopté le texte 

présentant les fondamentaux de la catéchèse. 

 

Dispositions UEPAL 

 

La catéchèse en UEPAL 
Texte adopté par le Conseil plénier de l’UEPAL de décembre 2016 

Préambule  

L’action catéchétique constitue l’un des axes essentiels de la mission de l’Église, et de ce fait s’inscrit tout naturellement dans 
la manière dont l’UEPAL et les Églises qui la composent, cherchent aujourd’hui à répondre à leur vocation ecclésiale. Elle ne 
saurait être conçue en dehors des réflexions ecclésiologiques et orientations stratégiques de l’UEPAL. Par conséquent, l’action 
catéchétique ne peut être pensée et menée que dans l’abandon de la logique de desserte ecclésiale centrée sur elle-même et 
sur le rôle du pasteur et dans l’engagement au profit d’une Église de témoins qui mobilise et forme tous ses membres pour 
porter, bien au-delà d’elle-même, l’Evangile et la Parole qui la font vivre. Dans leur catéchèse, nos Églises sont appelées à 
mieux intégrer le fait que cette volonté d’évangéliser est aujourd’hui mise en œuvre dans un monde sécularisé où désormais, 
non seulement des enfants mais aussi un nombre significatif d’adultes n’ont eu aucun contact avec l’Église ou la foi chrétienne. 
L’action catéchétique s’inscrit donc naturellement dans un « aller vers » pour témoigner au cœur du monde. Elle est invitée 
à mobiliser des trésors de créativité pour proposer une offre diversifiée, adaptée à tous les âges de la vie. Elle ne saurait plus 
être imaginée en dehors d’une proche collaboration entre pasteurs et laïcs. Cette mutation est en cours, le présent rapport 
veut l’accompagner et l’encourager. 

Les fondamentaux de la catéchèse  

L’action catéchétique de l’Église répond à une nécessité, un impératif de la foi chrétienne1. Elle met en œuvre ce qui est au 
cœur même de sa mission : l’annonce de l’Évangile de Jésus-Christ à même de susciter la foi. De fait, la catéchèse ne saurait 
se faire que dans un esprit de gratuité, de service et de liberté. Par la catéchèse, l’Église cherche à permettre une première 
rencontre qui ouvre à d’autres rencontres. Elle souhaite ainsi éveiller et accompagner la quête spirituelle de toute personne. 
Elle suscite et re-suscite le lien avec Dieu et les autres tout au long de la vie. Elle veut offrir aux enfants, aux jeunes et aux 
adultes l’occasion d’être touchés par une Parole qui étonne et interroge, qui mobilise et encourage, qui guide et envoie. En 
catéchisant, elle souhaite transmettre l’amour de l’Évangile de Jésus-Christ, l’espérance pour l’Homme et le monde, la 
confiance en Dieu, l’exigence de l’amour du prochain à même d’engendrer une éthique. 
Le terme « catéchèse » vient d’un mot grec qui signifie instruction, enseignement oral et accompagnement spirituel. La 
catéchèse est l’ensemble des actions permettant d’ouvrir les enfants, les jeunes et les adultes à la foi chrétienne. D’une 
catéchèse de la transmission de connaissances bibliques et doctrinales sur le modèle maître/élève (sachant/apprenant), on 
est passé à une catéchèse du chemin, c’est-à-dire une catéchèse de l’accompagnement et de l’expérimentation. 
 
A ce titre, catéchiser, c’est accueillir et accompagner les enfants, les jeunes et les adultes en leur offrant un espace de rencontre 
et de partage qui leur permette de : 
 
➢ appréhender la dimension spirituelle de leur être, de bénéficier d’un accompagnement dans leur recherche et ainsi 

de cheminer dans la foi. Pour la catéchèse, il s’agit de :  
▪ éveiller à la foi dans un langage, un vécu et des contenus adaptés aux différents âges 
▪ accompagner le questionnement existentiel et aider à trouver des réponses personnelles  
▪ offrir des rites de passage pour chaque étape de la vie 
▪ témoigner de ce qui porte les croyants et vivre des temps forts de communion ; 
 

➢ acquérir des connaissances historiques, une culture biblique et religieuse. Pour la catéchèse, il s’agit de : 
▪ transmettre une culture biblique 
▪ sensibiliser à une lecture plurielle et critique de la Bible 
▪ découvrir les fondamentaux de la foi chrétienne 
▪ découvrir les grandes religions du monde, leurs croyances, leurs principes et leurs langages symboliques ; 
 

➢ apprécier la dimension relationnelle et communautaire de la foi chrétienne. Pour la catéchèse, il s’agit de : 
▪ permettre l’expérimentation de la rencontre et du partage dans le cadre d’une vie de groupe où s’incarne le message 

et les valeurs de l’Évangile 
▪ favoriser le débat sur des questions existentielles, éthiques et sociétales 

 
1 Cf. à ce sujet le préambule intitulé « repères théologiques et ecclésiologiques » du document Le service de catéchèse de l’UEPAL, missions et perspectives de juin 

2012. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

▪ proposer aux jeunes de devenir acteurs de projets à vivre ensemble entre jeunes, au sein de la paroisse et dans la société 
▪ proposer des temps de recueillement et de célébrations communautaires ; 

 
➢ construire leur identité religieuse en référence à la tradition protestante. Pour la catéchèse, il s’agit de : 

▪ initier aux fondamentaux et aux grands principes de la foi protestante  
▪ aider les catéchumènes à appréhender leur identité religieuse et de les accompagner vers une acceptation choisie et 

éclairée de cette identité  
▪ construire le sentiment d’appartenance à une communauté, à la famille protestante 
▪ développer un esprit d’ouverture et de dialogue, notamment dans le domaine de la rencontre œcuménique et 

interreligieuse ; 
 

➢ ouvrir l’horizon de leur vocation personnelle à un esprit de service auprès de tous les humains et de se sentir envoyés 
vers eux. Pour la catéchèse, il s’agit de : 
▪ permettre une approche de l’éthique protestante et de la question du témoignage 
▪ favoriser la construction  de la vocation citoyenne et d’un esprit de fraternité (respect mutuel, ouverture au monde) 
▪ sensibiliser à l’autre et l’envoyer vers les autres (diaconie) 
▪ permettre de faire l’expérience de la solidarité et offrir l’opportunité de mettre en pratique le message évangélique à 

travers un projet social ou humanitaire. 
 

 
 
 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 La catéchèse – les textes de base  
Résolution du consistoire supérieur de 1982 

  
En sa séance du 6 et 7 février 1982, le Consistoire Supérieur a pris 
connaissance des rapports des inspecteurs ainsi que de la 
synthèse établie par la Commission Régionale de la Catéchèse à 
partir des réponses des pasteurs au questionnaire sur la 
catéchèse (loi 1981). Ces rapports interpellent. L'Eglise par le 
constat d'un malaise ressenti actuellement dans ce domaine qui 
constitue une partie essentielle de sa mission. Dans la perspective 
d'une catéchèse missionnaire, celle-ci est en même temps :  
- éveil à la foi dans une rencontre avec Jésus-Christ. 
- pratique de la vie communautaire. 
- apport de connaissances bibliques et doctrinales. 
Car la Parole de Dieu découverte et partagée dans une 
communauté d'enfants et d'adultes est porteuse de vie et 
d'espérance. 
Le Consistoire Supérieur exhorte les paroisses et toutes les 
instances concernées à mettre ces objectifs en oeuvre en tenant 
compte : 
- des mutations de la société dans laquelle adultes et jeunes sont 
engagés. 
- d'une approche globale de la personne dans son milieu et son 
vécu journalier. 
- de la nécessité de faire participer les jeunes à l'élaboration d'un 
projet d'Eglise. 
  
Une cohésion entre la catéchèse familiale, paroissiale et scolaire 
est indispensable dans son esprit et dans ses méthodes. Elle 
nécessite :  
- un dialogue avec les parents pour les aider dans leurs 
problèmes et les inciter à prendre au sérieux leurs 
responsabilités dans leur tâche éducative. 
- une continuité dans les perspectives et les méthodes employées, 
une participation de laïcs engagés dans la vie, une ouverture à 
l'Eglise qui dépasse les limites de la paroisse locale. 
- une présence de qualité à l'école tenant lieux compte des 
situations locales : enseignement, aumôneries, dialogue avec le 
corps enseignant. 
  

La catéchèse  
les textes de base Enfants et jeunes aujourd’hui 

- L’église d’aujourd’hui et de demain (1981) 
   

 I. Notre projet catéchétique  

Le Synode s'est d'abord interrogé sur l'objet de la 
catéchèse. Devant la diversité et la richesse des projets 
catéchétiques vécus par les uns et les autres au sein des 
paroisses, il ne semble pas souhaitable de formuler un 
projet unique, tout en mettant l'accent sur quelques 
points qui nous paraissent essentiels : 

-  Ne faut-il pas que la catéchèse soit avant tout rencontre 
avec Jésus-Christ, promesse de libération, à recevoir 
toujours à nouveau, au travers de la vie de chaque jour ? 
De ce fait, la catéchèse devient porteuse d'espérance, aussi 
pour tous ceux qui se sentent rejetés, quel que soient leur 
âge et leur milieu de vie. Elle nous tourne vers un avenir 
toujours ouvert. 

- La catéchèse doit se vivre avant tout dans l'écoute et la 
rencontre de l'autre, dans la découverte de la richesse 
d'un groupe. Il s'agit, à partir de cette expérience, de saisir 
la dimension d'une communauté plus vaste, où enfants et 
adultes se sentent tous membres d'un même peuple, le 
peuple de Dieu. 
Comment, dans cette communauté, les uns et les autres 
savent-ils s'accueillir, s'écouter par-delà les cloisons les 
plus diverses {générations, conditions sociale et scolaire, 
lieux de vie, etc..) ? 

- La catéchèse doit aider enfants et adultes à prendre 
conscience de leur appartenance à l'Eglise Universelle et 
des responsabilités qui en découlent. 

- Ne faut-il pas, en vue de l'éveil de la foi, diversifier nos 
approches en encourageant toute expression à travers la 
liturgie, les symboles, les gestes, et toute forme originale 
de célébrations ?  
 
 
 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

La fonction catéchétique de l'église implique que tous ceux qui 
l'assument : pasteurs, enseignants, catéchètes et parents se 
laissent interpeller les uns par les autres et recherchent la 
concertation. En conséquence, le Consistoire Supérieur demande: 
  
Aux paroisses :  
 - de trouver des approches nouvelles qui permettent aux parents 
de mieux assumer leur fonction éducative. 
- de susciter des rencontres de parents  
- de développer une présence de l'Eglise auprès des jeunes de tous 
âges (culte de famille et dans les familles, Ecole du Dimanche, 
clubs bibliques, etc.). 
- de veiller à ce qu'un débat sur la catéchèse s'instaure 
régulièrement dans les assemblées paroissiales. 
- d'inclure dans leur budget un poste pour la catéchèse (matériel 
et formation). 
 
Aux pasteurs :  
 -de consacrer le temps nécessaire à leur formation pédagogique 
et à la préparation de leur travail catéchétique. 
-  d'associer davantage les laïcs à toute la catéchèse et de se 
soucier de leur formation. 
  
Au directoire : 
 - d'inciter les Consistoires et les secteurs à être le lieu de 
concertation entre les parties prenantes de la catéchèse 
(parents, jeunes, conseillers presbytéraux, enseignants, 
catéchètes, mouvements, pasteurs...) 
-  de mettre en place des "Conseillers" qui auront pour tâche de 
préparer et d'accompagner les pasteurs et les catéchètes 
-  dans un souci de service auprès des jeunes, de développer les 
aumôneries scolaires 
-  de dégager les moyens nécessaires, pour soutenir et renouveler 
les Ecoles du Dimanche, clubs bibliques, etc... 
-     d'entrer en relation avec la Faculté de Théologie et les divers 
organismes d'Eglise compétents, en vue d'une coordination de la 
formation pédagogique et catéchétique 
-  de veiller avec la Commission Régionale de la Catéchèse à la 
mise en oeuvre et aux implications de ces recommandations  
  
Au conseil scolaire : 
 -  d'évaluer les différents aspects du Statut Scolaire ainsi que 
ses perspectives d'évolution.  
 

La catéchèse  
Consistoire Supérieur en novembre 1989 

 
I. La catéchèse  
 
Dieu aime toute personne quels qu'en soient la situation, l'âge et 
les capacités humaines. La catéchèse doit inlassablement 
expliquer ce grand projet d'amour.  
Nous référant aux résolutions adoptées par le Consistoire 
Supérieur en février 1982 à Hoenheim, nous disons que :  
  
1. La visée de la catéchèse est :  
- éveil à la foi dans la rencontre avec Jésus-Christ, -  
- pratique de la vie communautaire, -  
- apport de connaissances bibliques, doctrinales et ecclésiales, - 
-  découverte d'attitudes de partage, d'amour (diaconie, Eglise 
universelle, ouverture à la société).  
  
2. Les exigences de la catéchèse sont triples :  
I.    Elle est globale : elle prend en compte la totalité de la 
personne dans son milieu et son vécu.   

II. Aux paroisses  

le Synode demande :  
- Un large décloisonnement de la catéchèse paroissiale 
dans la perspective d'une catéchèse continue et vécue en 
équipe où chacun apporte son témoignage (jeunes, 
adultes, couples, pasteurs, auxquels seront associés des 
membres d'organismes et de groupes tels que la Cimade, 
le OEFAP, le Conseil et les Commissions Missionnaires, 
l'ACAT, les Foyers Mixtes, les Mouvements de Jeunesse, 
etc.…). 
- Une prise de conscience de la dimension diaconale de 
l'Eglise, dont les oeuvres et mouvements sont le signe 
concret sur le territoire même de nos paroisses.  
- Une large aide aux parents en vue de permettre à ceux-
ci de mieux assumer leur responsabilité d'éducateurs 
chrétiens. 
- Un soutien spirituel et matériel accru de l'équipe des 
catéchètes (cf. texte sur le Ministère Catéchétique voté en 
1971). 
- le recrutement, la formation et le perfectionnement des 
catéchètes en vue d'une catéchèse de qualité qui mette en 
valeur les points essentiels de la foi chrétienne. 
- L'échange d'expériences vécues et la possibilité de 
rencontres au niveau des paroisses, des secteurs, des 
Consistoires. 
- Une réflexion et une expérimentation progressive de 
l'accueil des enfants à la Cène, afin que celle-ci puisse 
devenir la fête de toute la communauté.  

Le Synode demande en outre aux paroisses :   
- de s'interroger sur la présence de l'Eglise à l'école 
- d'être à l'écoute des problèmes des .autres et d'avoir à 
leur égard un souci d'accompagnement 
- d'instaurer un dialogue avec le corps enseignant sur 
notre place et notre tâche en tant qu'Eglise auprès des 
élèves 
- de mettre en valeur la signification de la catéchèse 
scolaire. 
- en replaçant l'enseignement biblique dans son contexte 
culturel, 
- en abordant les problèmes d'éthique, les questions 
existentielles et celles que l'actualité et la société leur 
posent, 
- en témoignant de la vision chrétienne du monde et de 
l'homme 
- de multiplier les expériences d'aumôneries dans les 
lycées chaque fois que cela est possible et là où cela se 
révèle utile pour compléter ou remplacer les "cours de 
religion" 
- de développer les expériences de catéchèse 
oecuménique dans toute la clarté nécessaire, tout en 
souhaitant une meilleure définition de notre spécificité 
protestante 
- de créer des lieux où la catéchèse prenne plus 
particulièrement une dimension missionnaire 
{aumônerie auprès des élèves du technique, clubs 
d'enfants dans les milieux déchristianisés, etc.). 

 
III. A la commission régionale de la catéchèse  

 Le Synode demande :   
- d'intensifier son rôle de stimulateur, de plaque 

tournante sur toutes les questions au sujet desquelles il 
vient d'interpeller les paroisses. 

- de susciter davantage de rencontres et d'élaborer des 
documents; ainsi elle communiquera mieux le fruit des 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

II.   Elle est continue :  
-   au niveau des méthodes, des démarches et des contenus,  
-   dans le temps (fin de catéchisme ne signifie pas fin de 
catéchèse).  
III.  Elle est cohérente : elle suppose un projet catéchétique, 
nécessite une concertation entre ses divers acteurs intervenant 
dans les différents lieux catéchétiques et appelle une évaluation.  
  
3. Etapes  
Nous croyons que l'enfant est une personne en devenir comme 
nous tous et que la catéchèse doit permettre d'en prendre 
conscience. Nous distinguons les étapes suivantes : 
 
1ère étape : en règle générale une catéchèse baptismale qui 
consiste en :  
·  entretien(s)pré-baptismal(ux) avec les parents, marraines et 
parrains,  
·  soirées "formation" au niveau des paroisses, des consistoires ou 
des secteurs pour les parents, grands- parents, marraines et 
parrains, 
·  cultes d'anniversaire de baptême. 
 
2ème étape : catéchèse de l'enfance : 
·  école du dimanche ou club biblique, 
·  enseignement religieux dans le primaire. 
 
3ème étape : catéchèse de la pré-adolescence : 
·  petit catéchisme, 
·  catéchisme paroissial, 
·  enseignement religieux dans les collèges 
 
4ème étape : formation continue pour la vie chrétienne : 
·  groupe de jeunes, *  
·  enseignement religieux dans les lycées-aumôneries,  
·  réunions adultes-jeunes,  
·  formation d'adultes.  
  
4. Les acteurs  
Les acteurs de la catéchèse sont les familles, les enseignants, les 
catéchètes et les pasteurs. Cela implique qu'ils se laissent 
interpeller les uns par les autres en consacrant le temps 
nécessaire à la formation et à la préparation de leur travail 
catéchétique et en suscitant des approches nouvelles et des 
rencontres.  
 
 4.1. La famille. 
L'Eglise prend au sérieux la demande baptismale des familles ou 
leur choix de différer le baptême. Elle les accompagne toutes.  
 
4.2.  Le pasteur  
a) il oeuvre avec un groupe catéchétique comprenant des 
couples, des animateurs et des responsables de paroisse.  
b) il poursuivra sa propre formation et veillera à celle des 
catéchètes et responsables.  
 
4.3. Les catéchètes  
L'Eglise veille à leur recrutement et à leur formation 
pédagogique et catéchétique ainsi qu'à la cohérence entre les 
divers lieux où ils interviennent. 
 
4. 4.  Les autres membres de l'Eglise (CF, responsables.)  
Ils manifestent avec les familles, pasteurs et catéchètes la 
présence de l'Eglise auprès des jeunes de tout âge et les aident à 
y trouver leur place dès le plus jeune âge.  
  

expériences en cours dans les diverses paroisses, en 
particulier en ce qui concerne l'Ecole du dimanche, le 
catéchisme et l'accueil des enfants à la Cène. 

- d'inciter les catéchètes d'un même secteur ou 
Consistoire à se réunir régulièrement pour harmoniser 
leur programme de travail (Ecole du dimanche, 
catéchisme, catéchèse paroissiale et scolaire) et 
d'apporter à ces groupes de réflexion toute l'aide 
technique et pédagogique nécessaire. 

- d'avoir le souci d'apporter aux parents de jeunes 
enfants par des rencontres et du matériel adéquat une 
aide à l'éducation des tout-petits : ouverture à la foi dès 
l'apprentissage de la parole et réponses aux questions 
métaphysiques.   
 

IV. Au conseil scolaire   

Le Synode demande d'étudier dans le détail et de proposer 
aux Eglises le moyen de mettre en cohérence les diverses 
pratiques administratives actuelles en matière de statut 
scolaire, particulièrement sur les points suivants :   
a. application du principe du volontariat pour 

l'enseignement religieux des élèves-maîtres dans les 
Ecoles Normales, comme c'est déjà le cas pour les 
maîtres des écoles élémentaires. 

b. suppression de l'étiquette confessionnelle des postes 
dans la procédure administrative des nominations 
dans les départements du Rhin et de la Moselle. 

c. généralisation de l'interconfessionnalisation des écoles 
déjà amorcée. 

 
Catéchèse et confirmation 
(Synode de Bischwiller 1988 

  
Le Synode de 1'ERAL se situe dans la continuité des 
réflexions sur la catéchèse des Synodes de Sainte-Marie-
aux-Mines en 1981, de Mulhouse en 1986, de Richemont 
en 1987 et des Synodes des Jeunes de Strasbourg en 1987 
et de Vigy en 1988. 
 
I. En ce qui concerne les contenus catéchétiques  

Après avoir pris connaissance du travail de la CRC en vue 
de doter nos deux Eglises de dossiers appelés "parcours 
catéchétiques" cohérents selon les recommandations du 
Synode de Sainte-Marie-aux-Mines 1981, il exprime sa 
reconnaissance pour le travail accompli et encourage la 
CRC à aller de l'avant en :  
- menant à bien ce travail des parcours, -  
- poursuivant activement la formation des catéchètes, -  
- donnant la possibilité à tous de se familiariser avec ces 

matériels et les adopter.  
 Le Synode souhaite que l'on parvienne dans un avenir 
proche à une harmonisation complète des contenus de la 
catéchèse au niveau des Eglises en vue de développer la 
mission commune, tant au plan de la catéchèse paroissiale 
que scolaire. Le Synode, persuadé que des repères 
bibliques et théologiques clairs et cohérents sont 
indispensables. invite tous les partenaires de la catéchèse 
à s'associer à ce travail de clarification et de production 
catéchétique mis en route depuis le Synode de Sainte-
Marie-aux-Mines.   
 
II. En ce qui concerne la confirmation  

Le Synode voit dans la confirmation une proclamation 
particulièrement festive de la communauté assemblée. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

5) Les contenus 
La C.RC., mandatée par l'ECAAL et l'ERAL, propose des parcours 
catéchétiques au niveau de la 2ème et de la 3ème étape (cf. plus 
haut).   
Elle a défini des orientations, tant au niveau de la démarche que 
des contenus pour :   
-  les écoles du dimanche  
- l'enseignement religieux dans les écoles élémentaires et 
secondaires.  
 
6) Moyens  
a.  Des lieux d'accueil agréables et un équipement correct  
b.   Des programmes et des parcours catéchétiques.  
c.   Des moyens financiers à but catéchétique (matériel et 

formation).  
d.   Dans chaque inspection une équipe d'animation catéchétique 

qui, en liaison avec la C.RC., veille au suivi des orientations et 
des décisions prises par l'Eglise toute entière.  

 
 7) Le catéchisme paroissial 
Le catéchisme est une étape dans ce cheminement de la foi. Il 
importe donc, pour que ce cheminement puisse se faire, que notre 
Eglise se dote d'un projet cohérent de catéchisme et forme des 
personnes capables d'accompagner les jeunes dans ce 
cheminement.  
Il se dégage un consensus sur un contenu minimum général pour 
le catéchisme paroissial ("grand" catéchisme) : la Bible, les 
Sacrements (baptême et Sainte Cène) et le culte, le Credo, la 
prière, la loi, la Confirmation, notre Eglise et l'Eglise universelle.  
Le catéchisme d'une durée minimale de 2 ans ne doit pas être 
suivi dans le seul but de la cérémonie de la confirmation, mais il 
n'y a pas de confirmation sans catéchèse.  
 
II. La confirmation 
 
Le Consistoire Supérieur décide le maintien de la confirmation 
comme une étape dans le cheminement catéchétique. La 
demander relève de la liberté des jeunes. Voici les raisons :  
- l'importance des rites de passage, -  
- il est bon de susciter chez l'enfant une prise de responsabilité, 
de la prendre au sérieux et de la respecter.  
  
1. Sens  
La confirmation n'est pas un nouveau baptême : elle donne à un 
jeune l'occasion de se situer, à un moment déterminé de sa vie, 
par rapport à l'Evangile et à l'Eglise.  
   
2.  Eléments constitutifs  
-   une proclamation festive et émanant de la communauté sous 
la forme d'un rappel des promesses de Dieu accordées à l'homme 
au moment du baptême. 
-  Une déclaration fournie par des jeunes en présence de la 
communauté, attestant qu'ils ont pris connaissance de l'Evangile 
et des doctrines qui s'y rattachent. 
-  L'occasion de manifester leur assentiment est donnée à ceux 
qui le souhaitent. 
-  Une intercession de la communauté pour les enfants qu'elle a 
instruits. Elle prie pour les confirmands et les présente 
individuellement à Dieu au moyen de l'imposition des mains. 
-  La possibilité d'un engagement personnel doit être donnée au 
moment de la confirmation ou ultérieurement. 
 
3. L'âge  
Un consensus se dégage pour le maintien de la confirmation au 
plus tôt dans la 14e année. 

Elle confirme à cette occasion au jeune les promesses de 
Dieu dans le baptême. En réponse à cette affirmation de 
la grâce de Dieu et au début d'une vie responsable, le jeune 
atteste en présence de la communauté qu'il a pris 
connaissance de la Bonne Nouvelle de Dieu incarnée par 
Jésus-Christ.  
Catéchèse et accompagnement spirituel des enfants et des 
jeunes étant l'affaire de toute la communauté, la 
confirmation est l'occasion d'un engagement réciproque 
:   

-  l'engagement de la communauté : elle prie pour le 
jeune, le présente individuellement à Dieu au moyen de 
l'imposition des mains et s'engage à poursuivre le 
dialogue avec lui : 
-   l'engagement du jeune au service de Dieu et de son 
prochain. Cet engagement peut s'exprimer 
ultérieurement.  

Le Synode encourage les paroisses, sous la responsabilité 
des consistoires, à réfléchir à des formes et des formules 
liturgiques d'engagement que le jeune pourra prendre.   

Ainsi donc, la communauté entière entre dans un 
processus d’édification et de formations permanentes en 
vue d'un meilleur témoignage de l'Eglise au monde.   
 
III. En ce qui concerne la communauté de parents   

 Le Synode estime que la catéchèse doit se vivre dans et 
par la communauté paroissiale comprise comme lieu 
d'accueil, d'écoute, de partage et d'envoi. Elle est lieu de 
formation et d'engagement au service de Dieu.   
Les parents en sont les partenaires naturels. Le Synode 
demande aux paroisses d'imaginer les moyens permettant 
à ceux-ci d'accompagner les enfants dès leur plus jeune 
âge, notamment à la période de l'éveil à la foi, ainsi qu'aux 
divers stades de la vie (lieux de rencontre et de formation 
pour adultes, jeunes couples, sorties, soirées 
d'information, etc..), en relation avec les responsables de 
la catéchèse.  
 
 IV. En ce qui concerne l’accueil des enfants    

Le Synode affirme qu'il n'y a aucune objection théologique 
et ecclésiale à accorder à l'enfant, dès son plus jeune âge, 
toute sa place au sein de la communauté chrétienne. Les 
sacrements du baptême et de la Sainte Cène attestent la 
grâce de Dieu pour tous.,   

A. La place de l'enfant au sein de la Communauté 
Chrétienne  

Le Synode demande aux paroisses :  
-    de s'interroger sur les lieux où enfants, jeunes et 

adultes se rencontrent "communautairement", 
-    d'imaginer des formes nouvelles de communautés 

"inter-âges",  
-    de promouvoir une participation effective des 

enfants au culte comme lieu privilégié où cette vie 
communautaire peut s'exprimer.   

B. L’accueil des enfants à la Sainte Cène   

Le Synode, conscient de la valeur théologique et ecclésiale 
de l'admission des enfants à la Sainte Cène, recommande 
aux paroisses une réflexion et la mise en oeuvre 
d'expériences en y associant l'ensemble de la 
communauté. Il est demandé au Conseil Synodal et à la 
CRC de suivre cette réflexion et les expériences en cours. 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

III. Engagements personnels  
 
L'Ecriture atteste que le baptême n'implique pas seulement une 
instruction, mais qu'il attend une réponse : "mon oui au oui de 
Dieu". Cette réponse doit être donnée. L'Eglise doit offrir des 
moments et une liturgie dans lesquels cette réponse peut prendre 
forme.  
  
IV. L'Examen 
 
Le mot est à abandonner, mais des moments qui permettent de 
rendre compte des connaissances et des vécus acquis sont 
nécessaires (cultes - sorties - soirées rencontres - contrôle 
continu...). Mais il faut éviter que des enfants qui se trouvent en 
situation d'échec scolaire le soient également au catéchisme.  
  
V. Sainte scène et confirmation 
 
Il est bon de dissocier première admission à la Cène et 
confirmation. Est-il juste d'exclure de la Sainte Cène un enfant 
baptisé tant qu'il n'a pas été confirmé ? Du triple point de vue de 
la théologie, de la pédagogie et de la cure d'âme, nous n'avons 
pas de raison de priver un enfant de la grâce de la communion."  
Aucun problème doctrinal majeur ne s'oppose à l'admission des 
enfants à la Sainte Cène" (ANELF 20 novembre 1979 approuvé 
par le Consistoire Supérieur du 22 novembre 1980). 
  
VI. Vœux  
 
Le Consistoire Supérieur 
 ·  donne mandat à la C.RC. d'élaborer du matériel (parcours, 

fiches catéchétiques, ...) pour les différentes étapes de la 
catéchèse telles qu'elles ont été définies plus haut en vue d'une 
réelle harmonisation des contenus de la catéchèse, 

·  décide de mettre en place des équipes chargées de réaliser des 
canevas pour les différents moments liturgiques liés à la 
confirmation, 

·  exige une formation catéchétique des pasteurs, notamment en 
formation initiale (faculté, pro ministerio, années probatoires) 
et un suivi dans ce domaine, 

·  estime que la durée du" grand " catéchisme ne doit pas être 
inférieure à 2 ans, 

·  souhaite que la question du petit catéchisme soit clarifiée et 
qu'un projet pédagogique soit élaboré, 

·  souhaite que tout culte ait une dimension communautaire et 
festive,  

· demande que soit menée à bonne fin l'étude des questions 
relatives à l'admission des enfants à la Sainte Cène:  

- préparation et suivi, 
- âge, 
- enfants non baptisés. 
 

Le Synode invite les paroisses à développer l'aspect festif 
de la Cène. 
 
V. En ce qui concerne la mise en œuvre    

Le Synode mandate le Conseil Synodal pour évaluer avec 
la CRC la mise en place de ces orientations. il souhaite que 
la CRC poursuive cette démarche en relation avec les 
autres partenaires de la plate-forme catéchétique et 
notamment avec l'ERF.   
Le Synode demande la mise en oeuvre à l'échelon de 
chaque consistoire d'une équipe d'animation 
catéchétique. Cette équipe est chargée de faire circuler les 
idées et l'information, de mettre en place les orientations 
du Synode et de servir de relais entre les paroisses et la 
CRC. 

 

 

 

 

➢ BÉNÉDICTION NUPTIALE  
 

L’Assemblée de l’Union du 19 novembre 2019 a adopté un texte relatif à la bénédiction d’un couple à l’occasion d’un 

mariage.  

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Disposition UEPAL 

Bénédiction d’un couple à l’occasion de son mariage  
Texte adopté par l’Assemblée de l’Union du 16 novembre 2019  

  

1. La bénédiction d’un couple à l’occasion de son mariage   

1.1 Le mariage d’un couple est célébré à la mairie ; il entraîne des liens juridiques entre les deux personnes et également des 
droits et des devoirs, notamment ceux indiqués dans les articles 212 à 215 du code civili.  

1.2 La conception protestante du couple conjugal se fonde sur une alliance entre deux personnes à l’image de l’alliance entre 
Dieu et l’être humain et non pas sur une nécessité naturelle de reproduction. Nos lectures bibliques sont diverses et en 
tension et reflètent la distance historique et culturelle avec la Bibleii. La Bible ne parle pas explicitement d’institution du 
mariage ou de bénédiction religieuse du couple. Elle s’intéresse à la vie du coupleiii, à l’amour de Dieu qui inspire l’amour 
conjugal et au lien du couple à l’image du lien-alliance de Dieu avec l’humain.  

1.3 Cette conception de l’alliance est éclairée par toutes les anthropologies bibliques, notamment celle de la différenciation 
qui s’exprime dans la différence sexuée. Ces diverses lectures anthropologiques et herméneutiques bibliques sont un enjeu 
de ce débat et des débats à venir en UEPAL. Elles sont appelées à coexister en fraternité et en communion.  

1.4 La conception protestante du couple conjugal est celle d’une alliance au sens d’un contrat entre deux personnes sur la 
base d’un projet de vie commun. Elle n’est pas celle d’un sacrement. Tout contrat humain il peut être rompu ; en cas de 
divorce l’Église prend en compte cette séparation et l’accompagne. Une nouvelle relation conjugale pourra bénéficier 
d’une bénédiction religieuse.  

1.5 L’Église parle donc d’une alliance entre deux personnes qui prennent des engagements, expression de leur amour :    
1.5.a.l’engagement du respectiv exprimant la prise en compte de l’altérité ; recevoir l’autre personne dans ce qu’elle est 
fondamentalement différente de moi ; il s’agit ici de l’altéritév dans toutes les dimensions de l’existence : affective, 
culturelle, sexuée, familiale, professionnelle, spirituelle…  
1.5.b.l’engagement d’une relation entière se traduisant par la responsabilité de l’un envers l’autrevi ; le couple prend en 
compte toutes les dimensions de la vie conjugale : la fidélité à la parole donnée, le soutien moral, l’assistance matérielle, 
le respect de la personne, la durée. Le couple a un avenir et un devenir dans le temps ;  
1.5.c.l’engagement au-delà de la relation à deux énonçant la responsabilité sociétale ; le couple reconnu par la société a 
un rôle socialvii , il sera partie prenanteviii , engagé dans la construction d’une société solidaire et fraternelle, notamment 
entre les générationsix ;  
1.5.d.l’engagement spirituel s’exprimant par l’ouverture à Dieu ; le couple s’ouvre à la dimension spirituelle et cherche 
sens et orientation dans la foi chrétienne et la vie communautaire.    

1.6 La bénédiction à l’occasion d’un mariage est une parole et un geste qui proclament la grâce de Dieu et qui attestent de 
sa présence à cette étape de la vie du couple. La bénédiction religieuse n’est ni une obligation ni un droit.  

    

2. L’UEPAL, et la bénédiction des couples mariés de même sexe  
  
2.1 Faisant suite à l’Assemblée de l`Union de juin 2014 qui demandait de poursuivre la réflexion,  

l’Assemblée de l’Union de novembre 2019 rappelle que :  
 2.1.a.nous nous reconnaissons sœurs et frères en Christ dans l’écoute de la Parole de Dieu et la célébration des 
sacrements ;  
 2.1.b.cette communion en Christ est un espace où, en Église et en société,  se vivent différentes convictions et pratiques 
de la foi ;  
 2.1.c.l’unité de l’Église est un don de Dieu donné en Christ.  Elle se vit humblement dans la réflexion et la prière commune. 
L’unité n’est pas remise en cause par une divergence d’opinions relative aux questions éthiques et sociétales, sauf dans 
de rares cas 10.  
 2.1.d.La décision de bénir des couples mariés de même sexe relève des adiaphora11 éléments non-essentiels de la foi 
chrétienne) et non du status confessionis (éléments essentiels de la foi chrétienne). Elle n’est donc pas une question 
fondamentale qui remet en cause notre confession de l’Évangile de Jésus-Christ. Cette affirmation est un défi pour la 
communion avec des frères et sœurs qui ne partagent pas cette compréhension.  
 2.1.e.La diversité de l’Eglise se vit aussi dans le domaine de la bénédiction d’un couple marié de même sexe : coexistent 
dans l’UEPAL des personnes et des lieux pour lesquels cette bénédiction d’un couple marié de même sexe n’est pas 
envisageable, et des personnes et des lieux où cette bénédiction est envisageable. Cette diversité est une opportunité de 
cultiver notre communion, une occasion d’approfondir la conception protestante du couple, et un espace pour vivre la 
culture protestante du débat (cf. point 1).  

 2.2 C’est pourquoi, dans la question spécifique qui lui est soumise aujourd’hui, l’Assemblée de l’Union propose que, lorsqu’un 
couple de même sexe veut placer son alliance devant Dieu et demande une bénédiction, le pasteur sollicité en débattra avec 
le Conseil presbytéral :  

2.2.a.Ils intégreront dans leurs réflexions générales sur le couple les éléments proposés au point 1 ci-dessus ;  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

2.2.b.ils tiendront compte de la communauté locale et pourront solliciter des personnes ressource de l’UEPAL pour un 
accompagnement de la réflexion ;  
2.2.c. la réponse à une demande de bénédiction d’un couple marié de même sexe donnée en paroisse sera le fruit d’un 
accord entre le Conseil presbytéral et le ou les pasteurs. La réponse pourra être favorable ou défavorable.  
2.2.e.Lorsqu’un pasteur ou un conseil presbytéral ne sera pas en mesure de répondre défavorablement à une demande 
de bénédiction d’un couple marié de même sexe, ensemble ils orienteront le couple vers une paroisse et ou un pasteur 
susceptible d’accueillir cette demande.  

 3.L’UEPAL proposera du matériel liturgique de bénédiction pour différentes situations pour prendre en compte toutes les 
formes d’engagements évoquées au point 1.  
 
Bénédiction d’un couple à l’occasion de son mariage - Annexe 1- L’UEPAL, décisions, positionnements, communion 

1. Signataires de la Concorde de Leuenberg, les deux Églises Protestantes d’Alsace et de Moselle sont réuniesxi au sein de 
l’UEPAL, et proclament « ainsi leur pleine communion »xii. L’Union a pour objet de « conduire des actions communes » et de 
« resserrer les liens »xiii  entre ces Églises. 

 2. Dans ces domaines théologiques, spirituels, cultuels, la diversité des pratiques, des anticipations, des innovations, des 
orientations n’est pas seulement entre les deux Églises fondatrices mais aussi entre des lieux, des personnes d’âges différents, 
entre protestants "historiques" et nouveaux protestants, entre paroisses rurales et paroisses citadines, entre courants 
théologiques… Ces différences sont vécues dans la communionxiv et selon la Concorde de Leuenberg : les différences ne sont 
pas séparatrices.  

3. Cet espace nécessaire de débats, d’écoute, de questionnements entre, d’un côté, les expérimentations et pratiques locales 
et, d’un autre côté, la prise en compte et les reprises régionales, entre la théologie et la pratique pastorale d’une part et  
la réflexion et la régulation institutionnelle d’autre part, entre les engagements et les témoignages en paroisse et la 
communion en Union … cet espace constitue l’Église dans sa dimension géographique et temporellexv.  

4. Cette réflexion autour d’une question théologique montre la nécessité de débattre des attributions en UEPAL. Le conseil 
plénier a mandaté un groupe de travail pour proposer une clarification de ce qui, en UEPAL, relève de décision, de 
positionnement ou d’orientations.  

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 Les récits bibliques nous montrent que Dieu lui-même a créé le 

couple par l’union de l’homme et de la femme destinés à vivre un 

partenariat actif et à enrichir l’humanité des vies qui naîtront de 

leur union. (Gen. 1, 27-28 ; Eph. 5, 21-33 1 Pierre 3, 1-4, 7). 

Lors de la célébration de cette union dans un culte de bénédiction 
du mariage, l’Église annonce la bonne nouvelle de l’amour de Dieu 
et la promesse de sa présence au couple qui désire placer sa vie 
commune dans les promesses et les exigences de la Parole de Dieu. 
Dans ce culte public, la bénédiction de Dieu et la grâce de la 
présence du Christ sont exprimées aux époux, avec la joie et 
l’espérance de toute l’Église. 
 
Lieu de la célébration 
Le pasteur compétent pour procéder à la bénédiction nuptiale est 
celui de l’un des conjoints, ou celui de la paroisse dans laquelle le 
couple élit domicile. 
Si pour des raisons personnelles un autre pasteur est appelé à bénir 
le couple, ou si une autre église doit être choisie, le couple devra, au 
préalable, obtenir l’autorisation écrite du pasteur d’un des futurs 
époux (l’Exeat). 
 
Préparation du mariage / la préparation de la célébration 
Lorsqu’un projet de mariage s’ébauche, il est recommandé au 
couple de s’en entretenir avec un pasteur. 
Le couple prendra contact avec le pasteur sollicité pour la 
célébration au moins trois mois avant la date souhaitée pour la 
bénédiction de son mariage, afin d’arrêter la date définitive avec lui. 
 
A cette occasion, le pasteur informera le couple sur les modalités de 
la préparation à cet événement et remettra sans attendre au couple 
une documentation qui l’y introduira : le livret de préparation au 
mariage « Vivre et Aimer » a été conçu par nos Églises dans cette 
intention. 

 

 

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

De cette façon, le pasteur encouragera d’emblée le couple à 
s’investir activement dans cette préparation et à donner à la 
célébration une teinte personnelle par des textes choisis et en y 
exprimant son projet de vie commune. Tout ceci demandera 
plusieurs rencontres entre le couple et le pasteur. 
Pour la préparation de la célébration proprement dite, il est 
souhaitable d’inviter à une réunion les autres « acteurs » de cette 
célébration. 
Il ne faudra pas perdre de vue que cette préparation ne doit pas être 
qu’une préparation à la célébration, mais aussi une préparation à 
la vie de couple et aux joies et soucis de la vie familiale.  
A cet effet, nos Églises proposent des journées de préparation au 
mariage où les jeunes couples se rencontrent en groupes et 
partagent avec divers intervenants leurs attentes et leurs questions. 
Ces préparations en groupes ne font pas double emploi avec les 
entretiens pastoraux, mais font découvrir aux couples une autre 
dimension de l’Église : la rencontre entre gens partageant des 
préoccupations et espérances communes. 
 
Situations particulières - les conditions 
Aux conjoints originaires d’une autre paroisse ou Église, il est 
demandé : 

- un acte de baptême ou de confirmation, 
- éventuellement l’Exeat. 

La bénédiction ne peut pas avoir lieu si : 
- le mariage civil n’a pas eu lieu, 
- aucun des conjoints n’appartient à une communauté 

protestante et n’a entamé une démarche concrète pour y 
participer, 

- la bénédiction nuptiale doit également être donnée par l’Église 
catholique romaine ou toute autre confession. 

Pendant la Semaine Sainte, du dimanche des Rameaux au Samedi 
Saint inclus, il n’est pas procédé à de bénédictions nuptiales. 
 
Pastorale conjugale et familiale 
Nos Églises considèrent que leur service n’est pas terminé quand les 
couples sont mariés et bénis. 
Elles ont également le souci d’être présentes auprès des couples et 
des jeunes familles qui se sont engagés dans la durée et qui vont 
inévitablement traverser des turbulences dans la vie. L’Église 
s’efforce aussi d’offrir, par une pastorale d’accompagnement 
adéquate, une écoute attentive et compréhensive dans les moments 
difficiles. Le ministère d’accueil et de réconciliation, exercé en 
particulier par les pasteurs mais pas exclusivement, accueille la 
demande des personnes en difficulté et vise à faciliter la 
réconciliation. 
Le pasteur peut encourager le couple en difficulté à consulter un 
conseiller conjugal ou une personne formée à ces questions. 
 
Divorce 
Lorsqu’un processus de rupture est en cours dans un couple, ou que 
le divorce est prononcé, il importe que l’Église, le pasteur et la 
paroisse fassent en sorte que les divorcés ne soient pas jugés, voire 
rejetés par la communauté chrétienne. La communauté est, au 
contraire, appelée à être un lieu où peuvent se vivre et se partager 
les souffrances et les difficultés de cette séparation, ainsi que 
l’espérance d’une vie nouvelle, à la fois pour les personnes divorcées 
et pour leurs enfants. 
 
Noces d’or et de diamant 
Les couples qui le souhaitent peuvent demander à leur pasteur de 
célébrer cette fête dans le cadre de l’Église. Ces célébrations auront 
de préférence lieu lors d’un culte dominical, mais n’ont pas à être 
inscrites dans le registre de mariages. 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 

Outils, aide :  
Livret de préparation au mariage « vivre et aimer  

A commander à la pastorale conjugale et familiale  

 

 

Mariage mixte 

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 La bénédiction nuptiale  
 Guide pour les mariages mixtes catholiques –protestants (1984) 

Introduction 

Préparer la célébration d'un mariage est une joie et une 
responsabilité. C'est l'occasion d'accompagner une femme et un 
homme dans une démarche décisive de leur vie et de leur annoncer 
l'immense amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ.  

Conceptions de la vie en couple, de la famille, place de la famille dans 
l'Eglise et la société, engagement chrétien... tout mariage est 
confronté à ces questions. Pour ce qui concerne les mariages mixtes, 
s'ajoutent des problèmes supplémentaires du fait des différences 
entre les Eglises et de leur vocation à l'unité. Ils ouvrent d'autres 
perspectives à la vie du couple : le respect, la tension et le dialogue 
interconfessionnels dans la vie spirituelle de la cellule familiale.  

En ce qui concerne l'attitude des Eglises et les possibilités d'action 
des pasteurs et des prêtres, les choses, sans être faciles, sont 
beaucoup plus aisées et plus riches de promesses qu'autrefois.  

Pour dédramatiser les problèmes d'ordre administratif de la 
préparation d'un mariage mixte et de sa célébration, ce Guide 
pastoral présente les démarches à entreprendre et en dégage le 
sens. Il veut encourager la coopération entre pasteurs et prêtres 
appelés à la solidarité dans le témoignage. Il se propose aussi de 
promouvoir la vie chrétienne du couple en posant les bases d'un 
approfondissement commun de la foi ; en effet : "la vocation des 
foyers mixtes s'éclaire d'une autre lumière. Ils peuvent constituer un 
véritable tissu conjonctif qui lie déjà entre elles les Eglises encore 
séparées". En ce sens, ce Guide pastoral signale les chances 
d'authentiques rencontres spirituelles. Bien des foyers mixtes en 
sont depuis des années les témoins.  

I. Préparation d’un mariage mixte  

 A) L'accueil  

 Un couple se présente, chez le pasteur ou chez le prêtre... "l'endroit" 
n'est pas indifférent, il peut constituer déjà une indication pour la 
suite. Ce couple demande "un mariage à l'église". Quelquefois un 
père, une mère... est venu(e) "tâter et préparer le terrain". Ceci 
devrait attirer l'attention sur l'expression de la volonté propre du 
couple. En tout état de cause, la première rencontre entre le couple 
et le pasteur ou le prêtre est fondamentale.  

 - Accueillir le couple et sa demande avec une chaleureuse 
bienveillance. Ce couple se présente comme "chrétien" ; même si 
chacun des partenaires appartient à une autre confession, certains 
éléments du mariage que nos Eglises considèrent comme essentiels 
sont identiques : 
- liberté et fidélité 
- indissolubilité comme don de Dieu 
- fécondité 
- importance de l'engagement et du témoignage 
- éducation chrétienne des enfants. 

 

 

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Il importe donc "d'accueillir ces fiancés qui portent le projet de 
vivre, dans la fidélité à leur foi. Cette foi est certes commune en sa 
part essentielle. Mais il convient d'admettre et de souhaiter que 
chacun des partenaires puisse vivre son existence dans le contexte 
de sa propre communauté ecclésiale et dans la fidélité à celle-ci".   

Le couple sera invité à rencontrer, si ce n'était déjà fait, le ministre 
de l'autre confession. Cette reconnaissance mutuelle entre pasteurs 
et prêtres à l'échelon local et, éventuellement, leur association dans 
la célébration du mariage, sont aussi une manière de contribuer à 
la recherche de l'Unité.  

N.B. : Les mariages mixtes ne sauraient relever des seuls 
"spécialistes" de l'œcuménisme. Les membres protestants et 
catholiques des commissions œcuméniques sont au service des 
pasteurs et des prêtres, ainsi que de leurs communautés respectives, 
ils ne se substituent aucunement aux ministres compétents des 
paroisses. Il petIt être opportun de les consulter, mais c'est aux 
responsables des paroisses que reviennent la préparation et la 
célébration des mariages mixtes ainsi que l'accompagnement des 
foyers mixtes. 

  - Préciser d’emblée - pour éviter toute équivoque - qu'il n'y a pas de 
"mariage œcuménique". La célébration liturgique de chaque 
mariage se fera selon l'une ou l'autre tradition ; le mariage mixte 
sera toujours, selon le cas, soit un "mariage protestant", soit un 
"mariage catholique".   

N.B. : Dans la tradition "catholique", le mariage est conçu comme 
un sacrement, célébré, pour sa validité, en présence du ministre 
habilité et de deux témoins.  

Dans la tradition "protestante" la décision, déjà prise et civilement 
enregistrée de vie commune de tel homme et de telle femme, est 
confirmée devant l'assemblée réunie et la bénédiction de Dieu est 
appelée sur le couple et sa décision.  

Aussi, évitant les amalgames et la confusion, le mariage mixte se 
fera dans le respect de la tradition de l’Eglise dans laquelle le couple 
a décidé de célébrer liturgiquement son mariage. Animés du désir 
d'unité, les deux ministres porteront en commun le souci de 
conduire les futurs mariés et leur projet de vie vers le Christ, tout en 
reconnaissant les liens de chacun avec son Eglise.   

- La « déclaration d'intention » exigée par l'Eglise catholique pour 
la constitution du dossier de mariage peut et doit être de nature à 
favoriser les entretiens pastoraux.  

 B) Les entretiens pastoraux  

Après le premier contact : l'échange pastoral (entretien avec le 
couple). Il porte, comme pour tout mariage, sur les multiples 
dimensions de la vie d'un couple chrétien. C'est dire que l'esprit 
général du dialogue pastoral est commandé par les exigences 
spirituelles : il s'agit de fiancés et de fiancés chrétiens, qui veulent se 
marier, fonder une famille, avoir des enfants.   

C'est dans ce dialogue pastoral que les fiancés approfondissent leur 
foi, précisent leur attachement à leur Eglise et développent leur 
désir d'unité. Il est souhaitable que pasteur- et prêtre soient associés 
dans ce dialogue. La présence éventuelle d'un autre foyer mixte dans 
un dialogue élargi pourrait témoigner de cet esprit d'unité et 
contribuer aussi à l'avancée oecuménique.   

L'échange pastoral permet, en particulier, aux futurs parents de 
comprendre leur responsabilité dans l'éveil à la foi des enfants et 
leur intégration à une communauté chrétienne. Avec le soutien de 
leurs Eglises, il leur faudra parvenir à une décision commune 
concernant cette éducation. Il importe que dans cette recherche 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

l'unité harmonieuse du couple et le bien spirituel des enfants n'aient 
aucunement à souffrir de la poursuite d'autres préoccupations.  

En conséquence, les entretiens pastoraux, respectueux des 
divergences confessionnelles, aboutiront à une expression 
personnelle des intentions du couple ; la fiancée et le fiancé 
déclarent en conscience, ce qu'en l'état actuel de leur conviction 
chrétienne ils estiment pouvoir faire relativement à l'éducation 
chrétienne de leurs enfants.  

A ce stade seulement, il convient d'aborder les modalités 
administratives ainsi que celles concernant la célébration du 
mariage.   

C) Les modalités administratives    

Ces modalités administratives d’une part ne devraient pas effrayer 
le ministre qui n’a qu'exceptionnellement à préparer et célébrer un 
mariage mixte et à accompagner le foyer; elles ne devraient pas 
d'autre part devenir banale routine chez le ministre concerné par la 
fréquence des cas de mariages mixtes, d'autant que des délais 
parfois très courts sont imposés par la date, déjà arrêtée, du 
mariage (réunion de la famille, réservation déjà faite au restaurant, 
créneau des congés pour le voyage de noces, etc...). 

 Pour l’Eglise catholique  

 Le dossier, comme celui de tout mariage. Comporte :  
-  actes de naissance 
-  extraits des actes de baptême  
-  enquête canonique 
-  déclaration d'intention 

Ces pièces sont à obtenir pour chacun des deux fiancés, les dispenses 
étant accordées au vu du dossier.   
- L'autorisation de célébrer un mariage mixte. Elle est exigée pour 
tout mariage entre catholique et baptisé d'une autre confession 
chrétienne. Elle est accordée par l'évêque ou son délégué. 
- La dispense de la forme canonique. Elle est exigée seulement quand 
le mariage est célébré dans un autre lieu que l'Eglise catholique 
(devant un ministre non catholique par exemple), pour que le 
mariage soit pleinement reconnu par l'Eglise catholique. Cette 
dispense est accordée par l'évêque ou son délégué. 
- La déclaration d'intention. Elle sera personnalisée et comportera, 
en plus des affirmations de liberté, d'entière fidélité et 
d'indissolubilité, celle du respect de la conscience de chacun, de la 
fidélité à Jésus-Christ vécue dans sa propre Eglise, l'acceptation 
d'enfants et l'intention de les éduquer chrétiennement.   

Pour le conjoint catholique seul, l'engagement de "faire son 
possible" - et non pas l'impossible - pour assurer aux enfants le 
baptême et l'éducation chrétienne dans la foi de l'Eglise catholique. 
("Faire son possible" est une expression souvent mal comprise... Il ne 
s'agit ni de faire l'impossible, ni de faire le maximum possible, mais 
ce qui est possible dans une situation concrète donnée... Il n'est pas 
question de forcer ou d'emporter une décision envers et contre tout, 
mais de voir et de décider, dans un cas particulier, ce qu'il est 
possible de faire sans mettre en péril d'autres valeurs essentielles, 
ou prioritaires telles que le respect de la conscience de l'autre, les 
chances de l'éveil chrétien des enfants et, par-dessus tout, l'unité du 
couple ; voir, en annexe, des exemples de déclaration d'intention).   

Il serait malhonnête de faire signer des formules ambiguës qui 
compromettent la vérité. Aussi, chacun des fiancés sera invité à 
rédiger sa propre déclaration d’intention ; mais le fait même de la 
séparation de leurs Eglises peut faire souhaiter aux fiancés une 
rédaction commune unique affirmant ce qu'ils possèdent ensemble. 
Le pasteur, le prêtre pourront les aider dans cette rédaction.  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Le cas échéant, le prêtre pourra accompagner d'un mot personnel 
la déclaration d'intention en tenant compte des entretiens 
pastoraux.  

 Après la célébration  

Quelle que soit l'Eglise où le mariage a été célébré (catholique ou 
protestante), le prêtre inscrira le mariage dans le registre en 
indiquant la ou les dispenses accordées avec leurs références et leur 
date.  

Il joindra au dossier la notification que lui aura adressée le pasteur 
quand le mariage a été célébré dans l'Eglise protestante.  

En effet, tout dossier matrimonial - même lorsque le mariage a été 
célébré à l'Eglise protestante - doit être conservé dans les archives 
de la paroisse de la partie catholique.   

Pour l’Eglise protestante   

Un certificat de baptême pour tout(e) fiancé(e).   

L'autorisation..., au cas où le mariage est célébré à l'Eglise 
protestante, doit figurer au dossier de la partie catholique, dossier 
constitué par le curé et conservé à la paroisse.  

 L'autorisation de célébrer le mariage mixte comme aussi la 
dispense de la forme canonique, au cas où le mariage est célébré 
dans l'Eglise protestante, doit figurer en ce même dossier.  

 Après la célébration  

Le pasteur qui a béni le couple inscrit le mariage dans son registre 
paroissial. Cette inscription n'a pas lieu si le mariage a été célébré 
dans l'Eglise catholique.   

Dans le cas où il y a eu dispense de la forme canonique, l'Eglise 
catholique demande au pasteur d'établir un certificat de mariage 
qui sera joint au dossier du conjoint catholique.   

II. Célébration d’un mariage mixte  

 A) Préparation de la célébration  

 Elle sera semblable à celle qui précède tout mariage, mais 
cherchera, en plus, à mettre en valeur le fait que des chrétiens de 
confession différente apprennent à cette occasion à "travailler 
ensemble" ; la célébration à préparer sera, de fait, aussi une 
rencontre interconfessionnelle.  

Le sérieux de cette préparation {choix des textes bibliques et autres, 
choix de prières, de chants, découverte et approfondissement des 
signes et symboles jalonnant la célébration) sera nécessairement au 
profit d'une célébration heureuse et déterminante pour l'avenir 
chrétien des époux.   

B) Déroulement   

Ou bien le mariage mixte est célébré dans l'Eglise protestante, et 
dans ce cas le pasteur suit la liturgie et la discipline en vigueur dans 
son Eglise ;  
Ou bien le mariage mixte est célébré dans l'Eglise catholique, et dans 
ce cas le prêtre suit le rituel romain et la discipline de son Eglise ;  
Car il n'y a pas de "mariage oecuménique", ni de concélébration du 
mariage.  
Mais la célébration, tant dans sa préparation que dans son 
déroulement, doit manifester le désir d'unité des fiancés, de 
l'assemblée et des Eglises, même en l'absence du ministre de l'autre 
confession.   

C) Questions particulières   

Dans l'Eglise catholique, le mariage sera-t-il célébré au cours d'une 
Eucharistie ?  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Cette éventualité fait partie du dialogue avec les fiancés et tiendra 
compte de la nature et des motivations de l'assemblée réunie pour 
le mariage.  

En règle générale, les mariages mixtes se célèbrent dans une liturgie 
de la Parole sans Eucharistie.  

D'une part, l'Eucharistie n'est pas faite pour donner au mariage plus 
d’éclat ; d'autre part, la participation à l'Eucharistie ne peut être 
imposée à personne et ne doit pas susciter de division ou 
d'ambiguïté dans l'assemblée réunie ; en effet, la présence de 
chrétiens d'autres confessions et de non-chrétiens invite à une très 
grande prudence à cet égard.  

Dans l'Eglise protestante, il n'est pas habituel de célébrer la 
Sainte-Cène au cours d'un mariage, à plus forte raison au cours d'un 
mariage mixte qui pose le problème de l'hospitalité eucharistique.   

La présence d'un ministre de l'autre Eglise est-elle justifiée ? 
Dans ce cas, quel est son rôle ?   

La présence de l'autre ministre n'est pas nécessaire à la 
reconnaissance du mariage mixte par son Eglise.  

Elle est souhaitable si, tant dans la phase préparatoire que dans la 
célébration, elle peut réduire des a priori ou apaiser la souffrance 
de certaines familles.  

Elle peut être envisagée si elle est demandée par les fiancés et si les 
motivations d'une telle demande correspondent non pas à un luxe 
cérémoniel mais à une authentique collaboration oecuménique.  

L'expérience de la collaboration d'un prêtre et d'un pasteur dans la 
célébration peut représenter un pas significatif dans l'avancée 
œcuménique de l'assemblée réunie ; elle peut être l'occasion de 
découvertes réciproques entre les chrétiens et entre les Eglises sur 
le plan local.  

Elle est significative si les deux ministres se sont associés dans la 
préparation et si, lors de la célébration, la présence de l'autre 
ministre comporte une participation active dans le déroulement. Il 
appartient au ministre officiant (celui de l'Eglise dans laquelle a lieu 
le mariage) de faire des propositions dans ce sens à son collègue.  

Elle doit se situer en toute clarté dans le cadre de la liturgie de 
l'Eglise qui célèbre le mariage mixte.   

L'autre ministre apportera alors sa contribution (lectures, prières, 
allocution, animation de chants, remise d'une Bible...). Mais la 
réception des engagements, la remise des alliances et la bénédiction 
des époux reviennent d'office au ministre de l'Eglise qui accueille.  

Quant au port de l'habit liturgique, les deux ministres s'entendront 
dans chaque cas des sensibilités diverses existent sur ce point.  

Elle est enfin pastoralement plus significative, quand les deux 
ministres, après avoir été associés dans la préparation et le 
déroulement de la célébration, pourront collaborer dans 
l'accompagnement du foyer dans le cadre de groupes oecuméniques 
ou de foyers mixtes, de rencontres et offices œcuméniques...  

N.B. : Ces deux premières parties du Guide pastoral concernent 
surtout les cas où le couple mixte veut prendre contact et garder des 
liens avec les deux Eglises. Mais, en fait, pasteurs et prêtres ont 
souvent à faire à des couples mixtes qui non seulement ont décidé de 
se marier "protestant" ou "catholique", mais qui paraissent 
déterminés à constituer un foyer protestant ou catholique, sans 
référence à l'autre Eglise.  

Dans ces cas, pasteurs et prêtres font bien de faire réfléchir ces 
couples et de leur montrer l'intérêt d'une solution qui respecte 
mieux les convictions de chacun des partenaires.  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

En tout état de cause, une attention à la situation de mixité s'impose 
tant dans la préparation que dans la célébration du mariage mixte, 
même si ces couples ne veulent pas être catalogués comme "foyers 
mixtes" ; les responsables pastoraux resteront disposés à les aider 
dans leur cheminement. 

III. L'accompagnement des foyers mixtes  

 La pastorale des foyers englobe toute leur vie chrétienne. Les 
Eglises sont en constante recherche dans ce domaine et pasteurs et 
prêtres y ont un rôle important à tenir : évolution du couple, 
réconciliation le cas échéant, vie spirituelle, accueil, baptême (ou 
autre démarche, comme la présentation), éducation des enfants et 
intégration du couple (du foyer) dans la communauté locale...  

L'accompagnement des foyers mixtes entre dans ce cadre, mais sous 
une lumière particulière : celle de l'effort à continuer et à soutenir 
pour que dans le couple (et la cellule familiale) s'approfondisse le 
respect des convictions de chacun et se développent la connaissance 
de leurs traditions ecclésiales, ainsi que la conscience de leur unité 
fondamentale dans le partage de la foi.   

Après avoir été longtemps une écharde dans la chair des Eglises, les 
foyers mixtes peuvent apparaître actuellement comme une 
bénédiction pour elles ; leur existence et leurs questions 
maintiennent éveiller le souci des Eglises d'œuvrer à leur 
rapprochement, singulièrement "sur le terrain dans la vie 
quotidienne des chrétiens".   

L'accompagnement de tels couples se fait d'une manière privilégiée 
dans le cadre de groupes de Foyers Mixtes : le fait de ne pas se sentir 
isolé dans un face à face quelquefois difficile (les pressions familiales 
à l'arrière-plan !) permet souvent à un foyer donné d'avancer plus 
efficacement dans la rencontre spirituelle.  

L'accompagnement d'un groupe de foyers mixtes nécessite de la 
part des ministres des Eglises un effort persévérant, mais il 
comporte aussi de grandes joies et constitue souvent un excellent 
ferment de vie spirituelle dans les paroisses.   

Certains couples ont déjà réglé dès avant leur mariage les questions 
du baptême et de l'insertion confessionnelle de leurs enfants à venir. 
D'autres n'ont pas arrêté leur décision et se sont engagés à 
poursuivre la réflexion sur ce sujet. Mais dans tous les cas, la 
préparation du baptême d'un enfant d'un foyer mixte pourra 
s'insérer avantageusement dans les activités d'un groupe de Foyers 
Mixtes.   

La célébration du baptême se fera si possible dans le cadre d'un 
office public, car c'est l'Eglise qui baptise et c'est la communauté 
locale qui accueille le nouveau baptisé. La contribution d'un groupe 
de Foyers Mixtes pourra utilement et prophétiquement signifier le 
contexte œcuménique d'une telle célébration.   

Il n'y a donc pas de "baptême œcuménique". De même les groupes 
de foyers mixtes ne constituent pas une "troisième Eglise".   

Dans la catéchèse des enfants de Foyers Mixtes, donnée par l'une ou 
l'autre Eglise, la responsabilité première revient aux parents.   

L'ouverture oecuménique se fera aussi par :  
 -  l'ouverture oecuménique du ministre lui-même ; -  
-   la collaboration entre les ministres et les catéchistes des deux 

Eglises ; -  
-  la participation de Foyers Mixtes, concernés au premier chef.  

Des groupes de catéchèse oecuménique ou interconfessionnelle 
peuvent, sans remplacer les catéchismes paroissiaux, représenter 
une chance de rencontre et d'ouverture.  

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Mariage des divorcés 

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

La bénédiction nuptiale 
à propos du mariage des divorcés  

Consistoire Supérieur - 25-26 avril 1998 à Strasbourg 
 

Préambule théologique et éthique ecclésiale 
 Pour la théologie protestante, le couple conjugal relève de 
l’ordre de la création tel qu’il est instauré par les récits de 
Genèse 1 et 2. La rencontre amoureuse de l’homme et de la 
femme appelle la responsabilité des partenaires humains 
qui, parce que de condition humaine et donc pécheresse, 
peuvent aussi la meurtrir et la pervertir. L’amour et la 
sexualité, voulus et protégés par le Dieu de tous les humains, 
sont affaires pleinement humaines (Ehe ist ein weltlich Ding, 
disait Luther) où se jouent la responsabilité, mais aussi la 
fragilité et la faiblesse des créatures de Dieu (J-F.Collange). 

Malgré les engagements pris en toute bonne foi, même avec 
la bénédiction de Dieu, aucun couple marié n’est à l’abri 
d’une mésentente conjugale qui peut s’installer 
progressivement pour de nombreuses raisons, qui peut 
évoluer à bas bruit pour un jour éclater dans une crise plus 
ou moins grave. 

Lorsqu’un couple en arrive à un point de rupture et qu’il a 
honnêtement tenté d’éviter la cassure, lorsque la situation 
familiale a atteint une tension insupportable pour tous, alors 
sans doute le divorce est-il un moindre mal, même s’il y a des 
enfants. 

Une union qui se brise ne peut pas laisser indifférente l’Eglise 
qui propose en conséquence au couple une pastorale 
d’accompagnement adéquate, mais parce que la 
communauté des chrétiens vit du pardon de Dieu, les Eglises 
protestantes acceptent, le moment venu, la possibilité de 
bénir une nouvelle union. Parce que Dieu est amour, parce 
qu’en Christ nous sont offerts le pardon et la force du 
renouvellement, l’Eglise ne peut ni ne veut enfermer ceux qui 
s’adressent à elle dans leur passé d’échec et de souffrance. 
C’est parce que le “oui” de Dieu est plus fort que son “non”, 
que la pastorale pratiquée par l’Eglise n’insistera pas sur la 
culpabilité des divorcés et ne les enfermera pas dans le 
souvenir douloureux de leur échec. 

L’éthique chrétienne peut rappeler ici que des divorcés 
remariés ne sont pas perdus, ni exclus, pas plus que ne le sont 
Israël ou l’Eglise malgré leurs nombreuses infidélités. Un 
mariage de divorcés pose des questions certes importantes, 
mais il ne doit en aucun cas séparer ces personnes de la 
communion de Jésus Christ. L’Evangile, qui est d’abord 
Parole de grâce, vaut aussi pour les divorcés ; sa puissance 
peut leur ouvrir un avenir béni et la possibilité d’un nouvel 
amour. 

Il n’y a pas là indulgence permissive, mais signe étonnant de 
la bonté de Dieu qui permet à l’homme de recréer une vie 
d’amour là où l’échec et la souffrance ont laissé des traces 
parfois douloureuses pour longtemps. 

  

  

 

La bénédiction nuptiale  
à propos du mariage des divorcés  

Conseil Synodal en sa séance du 16 Mai 1981 
et décision du Synode de Nilvange le 12 octobre 1980 

  Dans la liturgie de célébration de mariage, l'Eglise 
proclame l'indissolubilité de l'union conjugale : la fidélité est 
un don et une exigence, conformément à l'Evangile.  

Le ministère de l'Eglise, exercé en particulier par les 
pasteurs, comprend la prédication et l'enseignement sur la 
signification du couple, du mariage et de la bénédiction 
nuptiale. Ce ministère doit obligatoirement offrir une aide 
aux époux en difficulté et une possibilité de réconciliation.   

Lorsque ces difficultés conduisent les époux à se séparer, 
l'Eglise s'appliquera à faire tout son possible pour que les 
conjoints divorcés ne soient pas rejetés par la communauté.  

Sans porter un jugement sur les causes de l'échec, elle 
recevra toute demande de remariage d'un divorcé, 
conformément à la décision du Synode du 28 juin 1950 : 
"Tout remariage religieux d'une personne divorcée est 
soumis à la décision d'une commission spéciale nommée par 
le Conseil Synodal. Le pasteur intéressé sera entendu".   

Le Synode du 12 octobre 1980 a maintenu en place la 
commission pour le remariage des divorcés ; celle-ci doit 
entendre, dans la mesure du possible, les pasteurs et les 
intéressés eux-mêmes ou ceux-ci communiquent 
effectivement tous les éléments indispensables pour une 
juste appréciation ; il est rappelé aux pasteurs qu'ils ont 
l'obligation de soumettre à la commission non seulement les 
demandes d'autorisation, mais aussi des projets de refus.  

Il appartient donc au pasteur de préparer lors de ses 
entretiens avec le couple un dossier qui ne soit pas 
simplement une formalité administrative, mais qui essaie de 
dégager les motivations du couple en répondant aux 
questions suivantes que la Commission de remariage estime 
être indispensables pour pouvoir émettre un avis.   

Ce dossier qui comprendra une copie du jugement de divorce 
sera adressé au moins 6 semaines avant la date présumée du 
mariage à :  

Eglise Réformée d'Alsace et de Lorraine 
Commission de remariage des divorcés 

1b, Quai Saint-Thomas 
68081 STRASBOURG - CEDEX 

 Éléments indispensables :  
Ils sont un minimum pour les entretiens et le bon 
fonctionnement de la Commission. Il va de soi que le pasteur 
peut aller plus loin.  

 1. Le conjoint divorcé    

Etat civil, profession, confession, date et lieu du 1er mariage. 
Etat civil du 1er conjoint, date du divorce, consentement 
mutuel ou autre ?  

Comment le demandeur analyse-t-il son échec ? A-t-il 
l'impression d'avoir eu une responsabilité dans cet échec ? 
laquelle ? Quels efforts a-t-il fait pour maintenir l'union 
conjugale ? Pour cela a-t-il cherché de l'aide ou des conseils 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

? Auprès de qui ? L'information donnée par le conjoint 
divorcé permet-elle au pasteur de savoir quelle est la 
situation actuelle de l'ex-conjoint et sa réaction éventuelle 
en face de ce projet de remariage ? Quels sont les rapports 
actuels du demandeur avec son ex-conjoint ? Y a-t-il des 
enfants du 1er mariage ? Qui en a la garde ? Quels sont les 
rapports de ces enfants avec l'un et l'autre des parents ? Si le 
pasteur ne connaît pas le conjoint ou le couple divorcé, la 
Commission de remariage lui suggère de se renseigner 
auprès de la (ou des) personne(s) qui ont connu le couple 
(collègue, prêtre, conseiller conjugal, assistante sociale...).  

 2. Le futur conjoint   

Etat civil, profession, confession... Le futur conjoint a-t-il eu 
un rôle dans l'échec du 1er mariage ? Si oui, lequel ? 
Comment analyse-t-il cette situation ?  

Comment le nouveau conjoint se situe-t-il par rapport aux 
enfants du 1er mariage ? Quelle est leur place dans le 
nouveau couple ?  

3. Le couple   

Dans quelle mesure le pasteur connaît-il ce nouveau couple 
? Quelle est l'appartenance ecclésiastique des conjoints ? 
Comment se situent-ils par rapport à leur Eglise ou leur 
paroisse ? Le pasteur peut-il préciser à la suite des entretiens 
les raisons spirituelles pour lesquelles les futurs époux 
demandent une bénédiction ? Comment le couple envisage-
t-il ses rapports à venir avec le milieu dans lequel il vivra, en 
particulier avec la communauté ? Attend-il quelque chose de 
cette communauté ? Si l'un des conjoints n'est pas 
protestant, des démarches ont-elles été faites pour préciser 
sa situation vis à vis de son Eglise ?  

Important : Au terme des entretiens, quel est l'avis pastoral 
sur la réponse la plus vraie à faire à la demande ?  
Dans le cas où le couple peut exposer lui-même les 
motivations de sa demande, la Commission de remariage 
suggère au pasteur de l'encourager dans ce sens. Si tel n'est 
pas le cas, il est possible que le pasteur (ou même le couple, 
s'il le désire) rencontre la Commission.  

 

Dispositions communes  

  
Bénédiction d’un mariage de divorcés dans l’ECAAL et I’ERAL 

 
 Cette bénédiction et sa préparation doit avoir lieu selon les conditions générales de toute préparation au mariage et à la 
vie de couple (voir chapitre “La bénédiction nuptiale”). La demande de bénédiction d’un nouveau mariage est traitée comme 
toutes les autres demandes de casuels adressées à l’Eglise, à savoir avec la compétence et la conscience professionnelle du 
pasteur. Vu la spécificité de cette demande, il est proposé au pasteur deux “outils” une  fiche technique d’entretien, et le 
respect d’une “clause de conscience”. 
 
Lorsqu’une demande de bénédiction d’un mariage de divorcé(s) est adressée au pasteur, celui-ci procède de la façon 
suivante :  
- le pasteur a avec les demandeurs une série d’entretiens de préparation selon les grandes lignes du schéma de la fiche 

technique fournie aux pasteurs à cet effet ; 
- il est laissé au pasteur et à sa compétence professionnelle le soin de traiter la demande du nouveau couple, en son âme 

et conscience ; 
- en cas de doute, d’hésitation ou de problème avec un couple demandeur, le pasteur peut recourir à l’écoute et l’avis d’une 

tierce personne pour clarifier sa réflexion et prendre, avec ce tiers extérieur, une décision adéquate. Cette tierce personne 
peut être l’Inspecteur Ecclésiastique pour l’ECAAL et le Président de Consistoire pour l’ERAL, soit une autre personne de 
confiance (par ex un superviseur ou un autre collègue) dont le ministère est reconnu par l’Eglise et qui est liée au secret 
professionnel 

http://luther.mulhouse.pagesperso-orange.fr/Vademecum/Livre%203/Html/Le%20service%20pastoral/Mariage%20de%20divorces%20fiche.doc


Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

- en cas de problème avec un pasteur, le couple demandeur peut, lui aussi, faire appel à la tierce personne pour faire 
entendre sa demande et ne pas être bloqué sans recours possible 

- le pasteur indiquera le nombre annuel de remariages de divorcés sur le formulaire des statistiques ecclésiastiques. 
  
Nous rappelons que la brochure de préparation “Vivre et Aimer” est également un bon outil de travail dans le cadre de ces 
entretiens-là. A l’occasion d’un mariage de divorcé(s), les entretiens de préparation ont ceci de particulier qu’ils risquent de 
toucher d’anciennes ou de récentes souffrances du ou des divorcés, souffrances qui sont souvent liées à des sentiments plus 
ou moins conscients de culpabilité par rapport à la morale sociale et familiale ambiante. Il est donc compréhensible que les 
demandeurs soient parfois sur leur garde dans ces domaines et qu’ils se protègent en conséquence de l’éventuelle intrusion 
d’un tiers surtout s'il est porteur, dans leur imaginaire, de leur propre instance morale.  Il importe de comprendre et de 
respecter cette éventuelle réserve des personnes divorcées pour gagner peu à peu, avec doigté et respect, la confiance de ces 
personnes qui font une démarche qui n’est pas forcément facile pour elles. 
Il importe aussi de ne pas perdre de vue que la plupart du temps l’un des deux n’est pas divorcé et qu’il désire être traité 
comme tel, et trouver lui aussi sa place dans ces entretiens. 
 
Bon courage, et que l’Esprit vous guide 

 

 

➢ OBSÈQUES - CÉRÉMONIE FUNÈBRE  
 

 
En avril 2020, le Conseil de l’UEPAL a chargé un groupe de travail de mener une réflexion sur les obsèques et de 
proposer des lignes directrices adaptées au contexte social et religieux en profonde mutation. En juillet 2022, 
l’assemblée de l’Union a consacré a voté et validé texte et recommandations émises par le « groupe obsèques » 
notamment pour une reformulation des indications pratiques du règlement de l’UEPAL « Vivre en église ».  
 

 

Dispositions UEPAL 

  

Texte de réflexion sur les obsèques 
Adopté par l’Assemblée de l’Union le 2 juillet 2022 

 

De la mort intégrée à la mort refoulée  

 Depuis quelques décennies, la place de la mort a beaucoup évolué. L’historien Philippe Ariès a consacré ses recherches à 
l'histoire des attitudes des occidentaux devant la mort1. Il a magistralement montré les changements qui se sont produits à 
la fin du 19ème et surtout au 20ème siècle. L'attitude traditionnelle devant la mort était faite de continuité. La mort était 
familière. Le mourant devait s'y préparer. Il la sentait venir. Cette mort n'était pas cachée, on peut même dire qu’elle était 
publique, y compris au sein des maisons. Soljenitsyne écrit dans Le pavillon des cancéreux : « Sans fanfaronnades, sans faire 
d'histoires, sans se vanter qu'ils ne mourraient pas, tous ils admettaient la mort paisiblement. Non seulement ils ne 
retardaient pas le moment des comptes, mais ils s'y préparaient tout doucement et à l'avance, désignaient à qui irait la 
jument, à qui le poulain… et ils s'éteignaient avec une sorte de soulagement, comme s'ils devaient simplement changer 
d’isba. »2 Les plus âgés d’entre nous se souviennent de la fin de ces pratiques ancestrales : on mourait à la maison, il y avait 
des visites, les obsèques partaient de la maison mortuaire, on se réunissait pour un repas, immédiatement après 
l’inhumation au cimetière.  

Puis est venu le temps de la « mort interdite », selon Philippe Ariès. On mourait de plus en plus souvent à l’hôpital, les morts 
devenaient invisibles, la mort elle-même est devenue tabou. Cette évolution se poursuit, au point que certains observateurs 
avertis parlent d’une « transition funéraire ». Selon Guillaume Cuchet, les changements dans les mœurs funéraires sont tels 
qu’ils entraînent une véritable mutation3. Prenons la place de la crémation. Longtemps restée marginale, elle s’est 
aujourd’hui banalisée, y compris dans les territoires ruraux, au point de devenir probablement majoritaire bientôt. Or 
l’inhumation était un moment important des obsèques, elle constituait une étape rituelle incontournable en rassemblant au 
cimetière, autour de la tombe, les membres de la famille et la communauté chrétienne qui avait perdu l’un des siens. La 
transition, à la fin d’un culte d’action de grâces n’est pas encore fermement établie par une forme de ritualisation de l’adieu. 
Quelles paroles et quels gestes proposer ?  

La déchristianisation qui s’accentue entraîne d’autres conséquences. Le phénomène n’est pas nouveau. Dès 1954, Richard 
Paquier écrivait : « Dans notre monde sécularisé et la phase d’histoire que d’aucuns ne craignent pas d’appeler « post-
chrétienne », la liturgie ecclésiastique des funérailles s’avère en criante dissonance avec la réalité dans un grand nombre de 
cas. »4 Il désignait ainsi les circonstances très diverses que l’on peut rencontrer, avec d’une part des familles bien intégrées 
dans la vie de la communauté, mais aussi des membres éloignés, voire des personnes sans lien avec la paroisse.  

On constate également que des pratiques et des gestes qui faisaient sens naguère ont perdu leur force d’évidence. Qui fait 
encore halte devant un convoi funéraire ? Combien ne savent plus prier un psaume ou le Notre Père, réciter le credo, 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

accomplir le geste de la pelletée de terre ? Faut-il alors maintenir ces gestes en espérant en quelque sorte rechristianiser un 
tant soit peu les vivants par les morts ? Et si la mutation était plus radicale ? « En enterrant leurs grands-parents, les 
descendants enterrent souvent aussi le christianisme dans leur famille. Ils demandent aux chrétiens qui restent de le faire à 
leur place, au cours d’une cérémonie à laquelle ils assistent souvent passivement… » écrit encore Guillaume Cuchet5. Les 
pasteurs constatent au fil des ans une perte de la culture chrétienne de la mort et des funérailles. Autrefois, il n’était pas 
rare de rencontrer des paroissiens qui se préparaient en notant des souhaits de textes et de cantiques, aujourd’hui, les 
descendants ne retrouvent plus le verset de confirmation.  

Les pratiques actuelles au sein des communautés chrétiennes bénéficient d’une expérience humaine et spirituelle riche des 
générations qui nous ont précédés. C’est pourquoi il nous faut sans doute, si nous tenons à ces pratiques héritées, et si nous 
les trouvons toujours pertinentes, résister à un certain nombre de changements. Il ne s’agit pas de prôner une attitude 
purement conservatrice et de s’opposer aux nouveautés, mais de rester attachés à ce qui nous paraît utile pour proposer 
des paroles et des gestes ayant du sens. Dans toutes les traditions religieuses et spirituelles, des acteurs s’interrogent sur 
leur rôle, aujourd’hui. Delphine Horvilleur, dans son livre Vivre avec nos morts6, exprime avec beaucoup de pertinence le 
sens des paroles prononcées près d'une tombe.  

« Ce jour-là, je me suis trouvée seule face au fils de Sarah. Dans l'allée du cimetière, à quelques pas d'une tombe ouverte, le 
cercueil était posé entre nous, et nos deux visages se faisaient face. D'un côté, se tenait l'homme qui m'avait raconté la veille 
tout ce qu'il savait de sa mère. De l'autre, j'étais celle qui allait en retour le lui répéter. Et moi qui avais prévu de m'adresser 
à d'autres, de parler à des hommes et des femmes qui à travers mes mots feraient sa connaissance, pensant m'être « fendue » 
d'un bel hommage, ridicule vanité, j'ai simplement raconté cette femme à celui dont je tenais tout ce que je savais d'elle.   
Je me suis adressé à ce fils pour lui raconter sa mère. Je lui ai dit le monde d'avant, les deuils et l'enfant arrachée, une vie à 
reconstruire et une parole impossible. J'ai repris ces mots dans ma voix, je les ai traduits dans mon langage pour les lui faire 
entendre autrement.   
Je crois que jamais mieux que ce jour-là, je n'ai compris mon rôle et ce à quoi sert un officiant au cimetière. Accompagner 
les endeuillés, non pas pour leur apprendre quelque chose qu'ils ne savaient déjà, mais pour leur traduire ce qu'ils vous ont 
dit, afin qu'ils puissent l'entendre à leur tour. Et s'assurer ainsi que le récit qui a quitté leur bouche revienne à leurs oreilles 
par l'intermédiaire d'une voix qui n'est pas la leur, enfin pas tout à fait, une voix qui fait dialoguer leurs mots avec ceux 
d'une tradition ancestrale, transmise de génération en génération… »   

L’expérience de Delphine Horvilleur rejoint en de nombreux points celle des pasteurs, dans leur rôle d’accompagnement des 
personnes endeuillées. Venons-en maintenant à quelques repères théologiques.  

Eléments bibliques et théologiques  

L’UEPAL accueille toutes les demandes de celles et ceux qui se tournent vers elle. L’Eglise accompagne les femmes et les 
hommes qui sont dans la peine. Elle le fait au nom du Christ. Jésus s’est soucié des morts et de la tristesse de leurs proches. 
De nombreux textes bibliques attestent que la mort n’est pas évitée ou contournée dans le judaïsme ou dans l’Eglise 
naissante. Au contraire, la théologie de l'incarnation en Jésus Christ, né, mort et ressuscité, rappelle que tout ce qui est 
humain concerne Dieu et que la mort même est le lieu de sa parole créatrice, de son salut qui relève et fait vivre aujourd'hui 
et à jamais. Par la foi, le chrétien est associé chaque jour, par son baptême, à l'événement pascal de mort et de résurrection. 
Cette espérance est promesse pour toutes celles et ceux qui mettent leur confiance en Dieu. Dans la mort de chaque humain 
se joue une mystérieuse communion avec la mort du Christ.  

Devant la rupture de la séparation, les obsèques permettent d'exprimer la douleur et la tristesse, de faire mémoire de la 
personne qui n'est plus là, d'acter la séparation, d'entendre une parole qui tente de proposer un sens, enfin de remettre le 
défunt à Dieu. Les obsèques sont une étape importante du deuil. Elles déclenchent un processus utile aux proches, à la famille, 
au groupe social et à la communauté chrétienne. Elles ont une fonction sociale importante.  

Théologiquement, le service funèbre chrétien est encore plus que cela : il est « une œuvre eschatologique, une forme de 
combat de l’Eglise contre les prétentions et les revendications de la mort », comme l’écrivait naguère Jean-Jacques von 
Allmen.7 Ne pas taire le message de la résurrection ne signifie cependant pas qu’il faudrait profiter de la prédication pour 
chercher à évangéliser tous ces auditeurs occasionnels. Dieu ne prend personne en traître ! Il ne s’agit pas de profiter d’une 
occasion, mais de rejoindre une situation humaine, en éclairant des questions existentielles par l’interprétation d’un récit 
ou d’une parole biblique.  

Les étapes des obsèques  

Le texte de référence au sein de l’UEPAL a longtemps mentionné trois étapes : à la maison mortuaire, à l’église ou à la 
chapelle et au cimetière. Aujourd’hui, la première de ces étapes appartient au passé. On peine à se souvenir de l’intervention 
de voisins, bénévoles, pour conduire le cercueil jusqu’à l’église et jusqu’au cimetière. Après l’abandon de la réunion à la 
maison mortuaire et du cortège funèbre, il restait deux étapes, à l’église et au cimetière, ou inversement. Puis est venue 
l’augmentation du nombre des crémations. En France, en l’espace de 40 ans, on est passé d’1 % de crémations à près de 40 
% du total des obsèques ; parallèlement entre 1985 et 2018, le nombre de crématoriums a augmenté de 14 à 174. Les trois 
départements de l’Est ne sont pas en retard, mais plutôt en avance sur le phénomène. Des crématoriums sont accessibles 
partout, ainsi que les espaces cinéraires et les colombariums dans les cimetières. De plus en plus de Français souhaitent être 
crématisés. Les évolutions ne s’arrêteront pas là. Nous assistons aujourd’hui à l’émergence de préoccupations liées au 
respect de l’environnement.  

En supprimant le passage au cimetière, la crémation a pour effet de réduire le rituel à une seule étape et à réserver aux plus 
proches la présence autour de la tombe, en cas d’inhumation de l’urne, quelques jours plus tard. Cette réunion  de la famille 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

la plus proche ne sera pas rendue publique. Si l’on considère les changements auxquels on a assisté depuis une ou deux 
générations, de trois étapes (anciennement 4 avec la maison mortuaire), la partie publique des obsèques se concentre 
aujourd’hui sur la seule cérémonie à l’église ou au funérarium. D’où la préoccupation consistant à bien accueillir les familles 
et les proches au début des obsèques.  

En sens inverse, on observe également un éclatement des lieux où se vit une partie du processus de deuil des proches. Des 
demandes de prière et de « petites bénédictions » sont parfois formulées au moment de la levée du corps, ou à l’hôpital, ou 
encore à la morgue. Certaines familles préfèrent choisir le funérarium comme lieu principal de la cérémonie, voire le 
cimetière, s’il n’y a qu’une urne à déposer.  

Évoquons, au passage, les opérateurs de pompes funèbres. Ils jouent évidemment un rôle important. Au moment de recevoir 
les familles, ils conseillent et parfois orientent le choix des familles. Michel Paret a raison de rappeler que les sociétés de 
Pompes funèbres sont la plupart du temps demandeuses de contacts avec les membres du clergé et les équipes chargées des 
funérailles. « Ils cherchent à améliorer leurs relations aux tiers, avec ceux qu’elles considèrent comme de potentiels 
intervenants extérieurs ».8 L’auteur écrit dans le contexte de dissémination des protestants. En Alsace et en Moselle, les 
pasteurs et les paroisses sont, la plupart du temps, vus comme de réels partenaires. Cependant, les Sociétés de Pompes 
Funèbres ont parfois créé leurs propres salles funéraires pour accueillir de petites assemblées. Elles vont nécessairement 
chercher à amortir leurs investissements dans ces installations. Dans ces lieux et dans les funérariums, les obsèques 
changent de visage. Les techniques du son et de l’image deviennent omniprésentes. A l’inverse, si ces entreprises 
entretiennent de bonnes relations avec le clergé, elles peuvent occasionnellement encourager des familles éloignées de 
l’Eglise à se tourner tout de même vers la paroisse de leur lieu.   

Demandes particulières  

Chaque pasteur pourra ici témoigner d’avoir rencontré des situations surprenantes, comme des demandes de prise de parole 
au dernier moment, au seuil de l’église ou du temple, ou la présence d’objets symboliques sur et à proximité immédiate du 
cercueil, dont il n’avait pas été averti, comme le fanion d’une équipe de football. De plus en plus fréquentes sont :  
• La demande de prises de parole, que l’on peut appeler témoignages, hommages, éloges funèbres  
• La diffusion de musique enregistrée, de chansons emblématiques  
• Des photos   
• Des objets symboliques  
• Parfois le souhait de se rassembler dans un lieu particulier.  

  
Nous ne ferons pas ici la liste de tous les cas et exemples que l’on peut rencontrer, mais nous essayerons de mesurer le bien-
fondé des principales évolutions. Mentionnons aussi la grande diversité des réalités familiales : familles nombreuses au sein 
desquelles tous ne sont pas concernés par la préparation, familles peu nombreuses, avec un seul interlocuteur pour le 
pasteur, familles désunies, familles recomposées.   

La dimension musicale des obsèques donne lieu à des demandes particulières. La difficulté qui en résulte est la cohérence 
avec le reste du culte et les éventuelles distorsions, si le message véhiculé par le chant ou le style musical s’éloigne du message 
biblique. De même, des lectures peuvent être proposées par la famille de la personne défunte. Il s’agit de les recevoir avec 
tact et de les examiner avec perspicacité. Le pasteur peut être amené à éventuellement ne pas les estimer compatibles avec 
le contenu d’un service funèbre. Il en a le droit. Quant aux dernières volontés du défunt, elles pourront être prises en compte, 
dans la mesure où elles ne constituent pas un obstacle au bon déroulement de la célébration et au deuil des proches.  

Quelques tensions fécondes   

Evoquons enfin quelques questions où se joue également le sens du culte d’adieu. A travers un certain nombre d’expériences 
précises relevées par des observateurs et des pasteurs, la tendance à la privatisation des obsèques se manifeste. Si la 
période de crise sanitaire en 2020-2021 a marqué une accentuation de ce phénomène, auquel les familles, les opérateurs de 
pompes funèbres et les pasteurs ont dû s’adapter, on note que de manière plus générale, certaines familles ne sont plus à 
l’aise avec la dimension publique des obsèques. Des demandes sont formulées pour des rites en petit comité, dans la « stricte 
intimité de la famille ». Des salles de cérémonie sont mises à disposition par des entreprise de pompes funèbres, là où 
précédemment on ne disposait que des églises comme lieux de rassemblement. Ces salles sont de petite taille et donnent un 
tout autre cadre à la cérémonie qui s’y déroule. On constate encore des demandes nouvelles, comme de ne pas laisser une 
assemblée réunie à l’église se rendre ensuite à la tombe dans le cimetière adjacent.  

Les pasteurs auront à résister à la tendance à faire passer la dimension publique de la vie du défunt au second plan, voire à 
la gommer. Il existe une tension entre la dimension publique et la dimension intime des obsèques. Le service funèbre à l’église 
implique que la communauté chrétienne qui perd un de ses membres soit présente. Dans le fond, c’est la communauté qui 
agit, à travers le ou les célébrants. Il y a, de plus, une dimension sociale que nous ne pouvons pas ignorer, plus ou moins 
marquée selon la personnalité des défunts.  

D’un autre côté, la demande d’intimité de la part de la famille du défunt s’exprime et se manifeste de plus en plus. La famille 
souhaite décider de l’art et de la manière dont les obsèques vont se dérouler. Elle exprime le besoin de vivre ces adieux dans 
une forme d’intimité. On attend du pasteur qu’il s’adresse personnellement aux endeuillés. Si le prédicateur ignore ces 
attentes, il va non seulement décevoir les proches, mais exacerber cette tension entre les deux dimensions, publique et intime, 
des obsèques. Le défi consiste alors à faire droit aux attentes des proches, tout en les situant et en les interprétant dans le 
cadre du service funèbre qui doit rester public.  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Dans les contacts préalables et dans l’entretien de préparation des obsèques, il est conseillé d’aborder cet aspect. On pourra 
notamment évoquer la question d’éventuelles prises de parole de personnes extérieures à la famille, pour sonder comment 
se situe la famille en deuil par rapport à cette dimension de la vie du défunt.   

La question des gestes rituels mérite également d’être mentionnée. Pourquoi ? Parce que les anciens gestes parfois perdent 
leur évidence et que de nouveaux gestes sont à inventer. La sobriété rituelle appréciée chez les protestants ne signifie pas 
que l’on se contentera d’une extrême pauvreté des attitudes ou de comportements stéréotypés.  

Comment vont évoluer les attentes de nos contemporains face à l’accompagnement des endeuillés et à la célébration des 
obsèques ? Nous ne le savons pas. Mais nous sommes convaincus qu’au seuil entre la vie et la mort, les Eglises ont un rôle à 
jouer et une place à ne pas négliger, fruit d’un trésor d’expériences héritées. N’ont-elles pas trop rapidement obtempéré aux 
injonctions des autorités de l’Etat au moment de la crise sanitaire et accepté de limiter les possibilités laissées à toutes celles 
et ceux qui ont été en situation d’accompagner des mourants et des familles endeuillées ?  

La crise de la covid-19 a révélé les fragilités des pratiques autour de la mort. Les soignants, les entreprises de pompes 
funèbres, les acteurs d’Eglise n’ont pas eu d’autre choix, semble-t-il, que d’assister à cette situation où les adieux manquaient 
de dignité. Les restrictions ont duré longtemps. Le nombre de participants ayant été limité en fonction de la taille des 
bâtiments, de nouvelles pratiques ont été inventées, afin de permettre à des personnes de suivre à distance les obsèques de 
leurs proches. A l’ère du numérique, il arrive que le service funèbre soit filmé entièrement à l’aide d’un téléphone, pour 
permettre à des personnes éloignées d’être associées. On ne s’opposera pas nécessairement à ces nouvelles demandes, qui 
doivent être définies au préalable.  

Nous ne mesurons probablement pas encore ce que la crise des années 2020-2021 laissera comme traces dans les pratiques 
autour de la mort, pas seulement en Europe. Comme un rappel douloureux, notre société a repris conscience de l’importance 
culturelle et anthropologique des rites au moment du décès d’une personne. Espérons que cela encouragera les 
communautés à revisiter ces questions et à soutenir les efforts visant à donner du sens à l’accompagnement des endeuillés 
et à l’annonce d’une vie plus forte que la mort. Plus que d’un impératif doctrinal qui consisterait à lutter pour continuer à 
imposer une sorte d’intégrité du culte chrétien célébré au moment des obsèques, il s’agit de reprendre conscience d’un 
impératif pastoral consistant à accueillir au mieux les personnes telles qu’elles sont et à leur offrir un accompagnement 
pertinent, en résonance avec l’Evangile !  

 
La cérémonie funèbre 

Adopté par l’Assemblée de l’Union le 2 juillet 2022 

La préparation des obsèques 

Dès la prise de contact par la famille ou l’entreprise de pompes funèbres, il importe de définir rapidement le lieu et la date 
des obsèques, ainsi qu’un rendez-vous en vue d’un entretien de préparation. Une conversation téléphonique ou les seules 
indications fournies par les pompes funèbres ou la famille ne permettent pas une bonne préparation du service funèbre. 
L'entretien permettra d'écouter ce que les proches ont vécu au long de l'accompagnement de fin de vie. On prendra parfois 
conscience de communications difficiles au sein de la famille, entre les personnes concernées par la préparation et des 
personnes qui restent volontairement ou qui sont maintenues à l’écart. On pourra revenir sur les événements marquants de 
la vie du défunt et s’accorder sur la question : qui rédige le parcours de vie ? Au cas où la famille demande au pasteur de le 
rédiger, celui-ci pourra l’adresser pour relecture à un membre de la famille, désigné à cet effet. Inversement, si la famille le 
rédige, elle pourra adresser à l’avance ce texte au pasteur.  

Il est préférable que l’entretien ait lieu au domicile de la famille, là où la personne défunte a vécu. Le pasteur pourra 
également recevoir la famille au presbytère. Ajoutons qu’aujourd’hui les personnes ont aussi une identité sur internet et les 
réseaux sociaux. Le pasteur ne se contentera jamais des éléments qu’il pourra trouver par le biais d’une telle recherche.   

 L'entretien portera sur les éléments suivants :  

A. Le parcours de vie :  
Il ne s'agit pas de préparer un panégyrique. Cependant, il est important de rappeler les événements marquants d'une vie, 
de citer nommément les parents, le ou les conjoints, les enfants. Le ou les métier/s seront également mentionnés, ainsi que 
les principaux engagements civils (sapeurs-pompiers volontaires, élus locaux, responsabilités assumées) ou au sein de la 
communauté chrétienne.  

B. Les souhaits de la famille  
La famille peut proposer des textes ou des cantiques, faire appel à un organiste ou des musiciens. L’entretien de préparation 
ne permet pas d’aborder en détail chaque aspect du service funèbre, mais au moins la question des éventuelles prises de 
parole souhaitées. En cas de crémation, la famille pourra demander au pasteur d’être également présent. Un échange 
téléphonique ou un message de courriel peut se révéler utile pour préciser certains points.  

C. Les questions matérielles  
Le pasteur évoquera également les conditions matérielles d’organisation : sonnerie du glas, service d’un organiste, d’un 
sacristain, préparation d’une feuille de programme, chauffage. Il précisera que son service est gratuit et que l’offrande est 
destinée à la paroisse. La destination des dons autres doit être discutée avec la famille, afin de distinguer ce qui reviendra à 
d’autres bénéficiaires et ce qui sera destiné à la paroisse.   



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Le déroulement du service funèbre  

L’ordre des étapes doit être adapté au lieu, aux circonstances et à la demande des familles, en veillant à la cohérence et au 
sens des différents moments.  

A l’église   
La qualité de l'accueil des familles en deuil et des autres participants est de première importance. Cet accueil relève de la 
communauté et non des pompes funèbres, même si l'ordonnateur et les employés peuvent y participer. Le pasteur est 
responsable du bon déroulement de la célébration. En dernier ressort, c'est à lui de décider de la pertinence des prises de 
parole et autres interventions.   

La liturgie et la prédication comporteront les éléments suivants, proposés dans un langage compréhensible par tous  : le 
rappel que tous les humains sont mortels, l’annonce de la justification par la foi, la proclamation du Christ mort et ressuscité, 
l’évocation du pardon et de la miséricorde de Dieu, dont les chrétiens sont invités à s’inspirer  

Le service funèbre a besoin d’être structuré. Une liturgie ordinaire et régulière est nécessaire, car elle est un élément de 
fidélité. La liberté a également sa place. Cette place est dans la prédication. (cf von Allmen, p.245)  

Au cimetière  
Le pasteur est également responsable du déroulement au cimetière. Il tiendra compte des us et coutumes locaux, veillera à 
prendre en compte les conditions météorologiques pour apprécier la durée de ce moment. Cette étape comprendra le chant 
d’un cantique (si possible), une lecture, une prière, la confession de foi, la remise du corps à la terre, et une bénédiction 
finale.  

Le cercueil sera inhumé dès le début de cette étape. Douloureux, ce moment participe au chemin du deuil. Il est recommandé 
de s’en assurer au début du service funèbre auprès du responsable de l’équipe des Pompes Funèbres.   

Lorsque l’urne est déposée, quelques jours après le service funèbre, il est utile de rejoindre la famille pour un moment de 
prière concis. On pourra résumer quelques éléments du service funèbre, proposer un temps de prière et une courte lecture, 
un temps de recueillement et de silence.   

Après le service funèbre  

Le service funèbre est une étape sur le chemin du deuil. Il est utile que le pasteur rende visite à la famille d'un défunt, quelque 
temps après l'enterrement. Lorsque la famille habite dans un autre secteur ou une autre région, il paraît tout à fait 
nécessaire d’informer le collègue du lieu que des obsèques ont été célébrées ailleurs. Un accompagnement à plus long terme 
peut s'avérer tout à fait nécessaire. Certaines émotions et sentiments ne pourront s'exprimer qu'après un processus qui 
prend du temps. Les équipes de visiteurs pourront prendre en charge une partie de cet accompagnement, des rencontres en 
groupes pourront être proposées régulièrement aux endeuillés. Enfin, le culte de souvenir des défunts pourra être l’occasion 
de reprendre contact, par une invitation personnalisée, avec les familles des défunts de toute une année.   

 

 

➢ VISITE 
 

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 La visite  
  
A l'image du ministère du Christ, celui du pasteur peut être défini 
avant tout comme un ministère de visite : Luc 1,68 et 78 ; 7,16 ; 
Matth. 25,36; Jacques 1,27. La visite est à la base de l'édification (au 
sens propre et au sens figuré) de la communauté ecclésiale. Comme 
le berger a pour vocation première de s'occuper de son troupeau, le 
pasteur doit s'occuper des membres de son Eglise pour les 
rassembler, les nourrir et veille~ à leur croissance.  
Il est donc appelé à donner la priorité à la rencontre avec les 
personnes, aux visites des paroissiens. C'est ce qu'ils attendent en 
premier lieu du pasteur. Les visites permettent au pasteur~ de mieux 
connaître les hommes, les femmes et les enfants qui lui sont confiés 
; il connaît leurs joies, leurs peines et leurs souffrances, leurs 
certitudes et leurs interrogations, parce qu'il les a écoutés. Il peut 
ainsi les comprendre et les inclure dans ses prières et même dans ses 
sermons (sous réserve du respect du secret professionnel !). Ses 
prédications seront alors proches des auditeurs et de leurs 
préoccupations, parce qu'elles auront été inspirées et fécondées par 
les visites. En retour, de tels sermons auront pour effet que les gens 

 

 

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

s'adresseront plus volontiers au pasteur qui est au courant de la 
réalité humaine quotidienne. Culte et visite pastorale sont donc bien 
dans une relation de complémentarité.  
Ce qui précède, concerne à la fois la visite au pasteur et la visite du 
pasteur : la première relève surtout de l'initiative du paroissien, la 
seconde de l'initiative du pasteur.  
 
La visite du pasteur. Les visites pastorales doivent avoir une 
priorité absolue parmi les diverses tâches du pasteur.  
Toutes les occasions doivent être saisies pour faire des visites : lors 
de son arrivée dans une nouvelle paroisse le pasteur essaye de faire 
aussi rapidement que possible le tour de toutes les familles ; il se 
rend régulièrement au chevet des malades, auprès des personnes 
âgées ou affligées ; les anniversaires ou jubilés sont aussi 
d'excellents prétextes.  
Le pasteur étant une "personne-supposée-savoir", il est bon qu'il se 
tienne au courant des événements qui ont lieu dans les familles (par 
l'intermédiaire de responsables de quartiers ou de conseillers 
presbytéraux). Combien de malades, de personnes âgées attendent 
la visite du pasteur, sans lui en avoir fait part, persuadés que "le 
pasteur sait".  
Baptêmes, confirmation, mariages et enterrements, offrent 
d'excellentes opportunités de faire des visites. Rencontrer les gens 
chez eux, dans leur cadre familier, pour un ou plusieurs entretiens 
est riche d'enseignements ; cela a de plus l'avantage de lettre les 
gens plus à l'aise pour l'entretien, mais, à l'inverse, demande 
davantage de courage et de confiance en soi de la part du pasteur.  
Une telle démarche n'exclut nullement la possibilité, voire la 
nécessité de recevoir les fidèles en tête-à-tête, à l'abri d'oreilles ou 
de regards indiscrets. Il est également possible de combiner les deux 
: avoir l'entretien de casuel dans le bureau pastoral et penser au 
"service après vente" en faisant une visite à domicile, pour un 
entretien qui s'avère souvent être des plus fructueux et des plus 
profonds. Les paroissiens hospitalisés reçoivent généralement la 
visite de l'aumônier de l'hôpital ou de visiteurs et visiteuses attitrés, 
qui accomplissent leur ministère avec compétence, joie, foi et 
dévouement. Cela ne dispense pas le pasteur de donner également 
un signe de sympathie à ces paroissiens-là.  
 En cas d'empêchement de faire momentanément des visites, un 
signe de vie sous forme d'une carte ou d'une lettre peut remplacer 
la venue et la présence du pasteur.  
  

Bernard Kaempf  
 

 

➢ ENTRETIEN PASTORAL  
 

 

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL  

 L'entretien pastoral 

 Les visites faites par le pasteur et surtout celles qu'il reçoit 
débouchent souvent sur un entretien qui peut être qualifié de 
"pastoral" : il y a de plus fortes chances pour qu'il en soit ainsi, si 
l'initiative ne vient pas du pasteur.  

Le démarrage d'un tel entretien est alors beaucoup plus rapide et 
plus facile, à condition toute- fois de savoir distinguer, sous des 
prétextes souvent futiles et des paroles anodines, les motivations et 
le sens profond de la démarche.  

Un entretien pastoral peut être qualifié d'asymétrique, puisque l'un 
des deux protagonistes, le consultant est demandeur face au pasteur 
qui apparaît ou qui est perçu comme "personne-supposée-savoir", 

 

 

 

 

 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

donc comme donneur (de conseils, de consolation, de pardon, 
d'exhortation...). 

D'emblée le pasteur doit se rappeler qu'il n'est ni médecin, ni 
psychothérapeute, ni avocat, tous spécialistes auxquels il est 
fréquemment appelé à passer la main.   

Fondement et spécificité de l'entretien pastoral.  

L'entretien pastoral est fondé sur l'autorité et le ministère du Christ 
et sur la mission qu'il a dévolue aux disciples et aux croyants de tous 
les temps, donc à l'Eglise. Les références bibliques à ce propos sont 
nombreuses, et il n'est pas nécessaire de les citer toutes : Matth. 
9,35ss ; Jean 10,lss ; Matth. 18,12ss ; Jean 21,16ss ; Actes 20,28; Gal. 
6,1-2 ; Eph. 4,11 et Col. 3,13ss.  

Ce fondement de l'entretien pastoral fait également sa spécificité : 
-  il ne procède pas de l’autorité ou de l'initiative du pasteur, mais de 

celles du Christ et il est au service de l'Eglise, de ceux qui sont déjà 
ses membres et de ceux qui sont appelés à le devenir.  

-  L'entretien pastoral n'est jamais à proprement parler un dialogue, 
car c'est la Parole d'un tiers, du tout Autre, qui le sous-tend. 

- Tout entretien peut devenir pastoral, même s'il ne porte pas 
exclusivement sur des questions de foi ou d'Eglise, car tout 
entretien peut déboucher sur les réalités ultimes de la vie. 

-  Si le fidèle s'adresse au pasteur et s'ouvre à lui, c'est sans doute 
qu'il en a vue la signification symbolique du pasteur qui est signe 
de Christ, de Dieu et de la communauté. Le consultant souhaite être 
entendu par quelqu'un qui représente ou rappelle autre chose que 
lui-même, un témoin avec lequel il puisse parler de questions qu'il 
n'aborderait avec personne d'autre. La notion de secret 
professionnel joue un rôle important dans ce contexte : il est bon 
que le fidèle sache que le pasteur doit s'y tenir et que ce dernier le 
fasse effectivement et en toutes occasions.  

-  Il peut y avoir "entretien pastoral", même sans pasteur, pourvu 
que l'un des interlocuteurs au moins écoute, parle et agit, 
explicitement ou implicitement, "au nom du Christ", sur la base 
d'une relation asymétrique (qui peut cependant tendre à la 
symétrie par la suite).   

Pratique et objectif de l'entretien pastoral.  

L'entretien pastoral est un contact humain de communication 
verbale et non-verbale. Son objectif dépend de la théologie de celui 
qui le pratique et varie d'un pasteur, d'une personne à l'autre. 
Certains ont en vue l'intégration ou la réinsertion du consultant 
dans l'Eglise : il n'y a pas entretien pastoral s'il n'y a pas annonce et 
proclamation explicites de la Parole de Dieu. D'autres donnent la 
priorité au bien-être, à l'équilibre physique et moral de la personne 
: le vécu de la Parole prime et une attitude d'écoute, d'acceptation, 
d'accueil et de compréhension (empathie) est nécessaire et 
suffisante, car ce langage verbal et surtout non verbal proclame 
implicitement l'Evangile puisqu'il l'incarne.  

Un consensus sur l'objectif de l'entretien pastoral devrait cependant 
pouvoir être atteint, si l'on définit ce dernier comme accueil, écoute 
et proclamation.   

- L’accueil et l'écoute.  

Le pasteur (ou tout croyant) engagé dans un entretien pastoral est 
perçu comme signe de Dieu. Par la qualité de son accueil et de son 
écoute il incarne l’Evangile qu'il est censé apporter, même si la 
Parole de Dieu n’est pas exprimée de vive voix. L'accueil et l’écoute 
ont pour but de donner à toute personne en entretien pastoral une 
occasion d'être certaine d'avoir été accueillie, acceptée et comprise 
intellectuellement et affectivement, avec son histoire unique et 
personnelle.  



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

Le pasteur, homme de la Parole, est d'abord celui qui doit savoir se 
taire et écouter ! La sagesse rappelle que nous avons deux oreilles et 
seulement une bouche, pour plus écouter que parler. Accueil 
chaleureux et écoute empathique sont la base indispensable d'une 
relation pastorale suivie et approfondie, car des paroles qui 
devraient rassurer, éclairer, encourager, finissent vite par irriter, 
lorsqu'elles ne sont pas prononcées dans une relation de confiance, 
de compréhension et d'acceptation.  

- La proclamation.  

Ce terme est à comprendre dans un sens aussi large que possible. Le 
consultant s'adresse au pasteur pour être écouté, mais également 
pour s'entendre dire une parole, sinon la Parole. C'est ce qui 
distingue fondamentalement l'entretien pastoral d'autres 
entretiens. 

Le consultant attend du pasteur, témoin de Dieu, qu'il parle en tant 
que tel et prononce une parole prophétique, directive ou de 
réconciliation. Notons l'importance et la valeur thérapeutiques de la 
confession suivie de l'annonce du pardon. 

Souvent le consultant cherche un guide pastoral : la question est de 
savoir dans quelle mesure un pasteur doit répondre à toutes les 
attentes. Celle d'une prise en charge qui peut avoir des conséquences 
d'infantilisme et de dépendance. 

La proclamation n'est pas toujours possible ou opportune. Le 
pasteur ne devrait donc pas avoir mauvaise conscience s'il n'a pas 
prié ou lu la Bible lors d'une visite ou d'un entretien. L'essentiel est 
d'assurer une relation de confiance solide et authentique donc 
d'incarner l'Evangile. 

Une attitude autoritaire, irascible et de non accueil est incompatible 
avec une parole de pardon, verbale ou non verbale. Les 
proclamations du pasteur doivent être en harmonie.   

La formation du pasteur et son accompagnement spirituel. 

Un entretien pastoral ne s'improvise pas. Le pasteur doit posséder 
des connaissances psychologiques et une formation pratique 
élémentaires, afin de connaître sa propre personnalité ainsi que 
quelques mécanismes psychologiques de base, pour éviter des 
erreurs ou des impasses. Il n'est pas possible d'entrer dans le détail 
d'une telle formation : les Facultés de Théologie prennent de plus en 
plus en compte cette nécessité ; les stages de reformation pastorale 
offrent régulièrement des possibilités à ce niveau. 

La maturité psychologique et spirituelle du pasteur a une influence 
positive non négligeable sur la qualité de ses visites et de ses 
entretiens. 

Pour mieux se connaître et pour mûrir personnellement, chaque 
pasteur a besoin de son propre pasteur, un aide et un compagnon 
sur lequel il puisse compter, auquel il puisse se confier et avec lequel 
il puisse dialoguer et s'interroger sur lui-même. Il n'est pas sain que 
ce vis-à-vis indispensable soit l'épouse ou l'époux du pasteur. 

 Bernard Kaempf   
Bibliographie sommaire :  G. CRESPY, Les ministères de la réforme et la 
réforme des ministères (p. 103ss) - H. FABER-E. v.d. SCHOOT, La pratique 
du dialogue pastoral. - A. GODIN, La relation humaine dans le dialogue 
pastoral.- W. JENTSCH, Der Seelsorger. - W. SCHÜTZ, Seelsorge. 

 

 

➢ PRÉSENCE PASTORALE DANS LA CITÉ  
 

A compléter 

 



Vivre en Eglise – Livre III – Règlement général – Pasteur de l’UEPAL   

Mis à jour 08/2022 

 

➢ ACCOMPAGNEMENT DE GROUPES PAROISSIAUX 
 

 
Le dynamisme d'une paroisse, suscité et stimulé par l'annonce de la Parole, se mesure, entre autres, à la vie et au 
rayonnement des groupes paroissiaux.  
  
Attentif aux mutations de la société et vigilant aux formes nouvelles d'animation, le pasteur s'efforce de concert avec le 
conseil presbytéral de susciter des vocations et des entreprises nouvelles pour que la paroisse puisse offrir différents 
lieux et moyens d'engagement et de militance au nom de l'Evangile. Chacun, avec ses particularités et ses charismes, 
doit pouvoir vivre et exprimer sa foi au service des autres.  
  
Le pasteur veille à la coordination du travail et des activités des divers groupes. Il aura soin de promouvoir une prise de 
responsabilité de ses paroissiens et leur propose des lieux et des sessions de formation pour que chacun puisse assurer 
les tâches et les fonctions auxquelles il a été appelé.  
  
Au nom du Conseil Presbytéral, le pasteur veille à ce que l'ordre dans les locaux paroissiaux et leur gestion soient 
assurés. La désignation d'un responsable est recommandée 


