Vivre en Eglise — Livre Ill — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

SERVICE PASTORAL

Mis a jour 08/2022

CULTE

SAINTE CENE

BAPTEME

ENSEIGNEMENT RELIGIEUX
CATECHESE - CONFIRMATION
BENEDICTION NUPTIALE

OBSEQUES - CEREMONIE FUNEBRE
VISITE

ENTRETIEN PASTORAL

PRESENCE PASTORALE DANS LA CITE

ACCOMPAGNEMENT DE GROUPES PAROISSIAUX

VVVVVYVYVYVYVYVYY

» CULTE

Dispositions

Le culte

Fondement et définition.

Le Christ crucifié et ressuscité est le fondement et le centre du culte chrétien ; il est a la fois le célébrant et le célébré. Luther
s'exprime ainsi : "Dans le culte, notre Seigneur lui-méme nous parle par sa sainte Parole et nous lui répondons par la priére
et les actions de grdce.” Les fidéles, dit en écho le Catéchisme de Heidelberg (Question 103), doivent, le dimanche, se
retrouver en assemblée "pour y entendre la Parole de Dieu et pour participer aux saints sacrements, pour invoquer
publiquement le Seigneur et pour contribuer chrétiennement a l'assistance des pauvres.” Le culte a une triple orientation :
- verticale, de haut en bas, car Dieu y vient a 'homme pour le servir (Jean 14,18) ; -

- verticale, de bas en haut : c'est la réponse que les hommes font a Dieu en le servant, en I'implorant et en le louant (Marc
16,15 ; Matth. 28,18-20) ;

-horizontale, qui est la relation des hommes entre eux, comprise déja dans la précédent~ orientation, puisque le culte rendu
a Dieu implique que l'on aille également au-devant de ses fréres (cf. le Sommaire de la Loi).

Ce n'est point le culte rendu a Dieu qui provoque la grdce, mais c'est ce que Dieu a fait pour les hommes qui rend leur culte
possible. Par la célébration de son culte, "I'Eglise fait l'aveu de ce qu'elle est” ; elle apparait alors comme corps du Christ,
comme communauté baptismale, fraternelle, apostolique et universelle.

Une autre dimension caractérise le culte chrétien, triple elle-aussi, mais chronologique cette fois-ci, et qui s'articule autour
de la "grande nuée des témoins” d'hier, d'aujourd’hui et de demain. En effet, dans et par son culte, I'Eglise célébre et
récapitule I'histoire du salut ; de ce fait elle est renvoyée vers le passé dans lequel s'inscrit cette histoire et qui l'a rendue
possible; elle est orientée vers 'avenir qui manifestera cette histoire dans sa plénitude ; et, en méme temps, elle est enracinée
dans le présent dont elle est cependant affranchie. Il découle de ces affirmations que toute la vie du chrétien peut ou devrait
pouvoir étre considérée comme un culte, ce qui relativise évidemment le culte au sens habituel du mot. La vie quotidienne,
si ordinaire soit-elle, doit étre pour le chrétien le lieu de sa vie spirituelle de témoin.

Les éléments du culte.

Les différents aspects du culte sont contenus et exprimés dans les éléments habituels du culte. La forme du culte protestant
actuel contient des parties et un ordre qui remontent a la messe romaine modifiée par les réformateurs. C'est a eux qu'il
faut se référer aujourd’hui, car il n'y a pas, dans le Nouveau Testament, une forme spécifique de culte, mais des témoignages
de célébrations fort diverses. Le Dieu qui y est célébré, n'est pas un Dieu statique et il ne se laisse pas lier a des formes
extérieures. De ce fait il y a toujours une certaine tension entre ce qui varie et ce qui est fixe d'un dimanche a l'autre, (entre
l'ordinarium et le proprium) et aussi d'une génération a l'autre, entre tradition et nouveauté ou actualisation.

Une autre distinction, celle entre proclamation de la Parole et liturgie, fait bien apparafitre la triple orientation, verticale,
descendante et montante, et horizontale du culte. -

La proclamation de la Parole de Dieu. A travers elle, par les lectures et la prédication, Dieu s'adresse a 'hnomme, vient a lui
et l'interpelle.

Les lectures. Il existe pour le culte de chaque dimanche un théme lié plus ou moins directement au cycle de l'année
ecclésiastique. Lorsque l'officiant se tient a ce cycle et au plan de lectures correspondant, cet usage a le double avantage
d'éviter, d'une part, des redites trop fréquentes dues aux préoccupations du pasteur, et de permettre, d'autre part, aux fidéles
qui le désirent de se préparer a I'avance au culte. Les textes de lectures et de prédication communs a de nombreuses Eglises
sont en méme temps un témoignage vivant de la réalité de I'Eglise universelle.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022
La prédication peut étre décrite comme une ellipse avec ses deux centres, l'un étant la Parole de Dieu et l'autre la situation
concréte de l'auditoire. Sa préparation suppose un sérieux travail exégétique et théologique, ainsi qu'une bonne
connaissance des membres de la communauté, de leurs problémes et de leurs interrogations. On peut noter ainsi un lien
profond entre le culte et les visites pastorales. Rien ne s'oppose a ce que le prédicateur ait recours a de bonnes prédications
existantes et a de solides modéles pour la préparation de son propre sermon, car "dans I'Eglise il n'y a pas de plagiat”.

- La liturgie. Au sens restreint du terme, la liturgie représente l'autre volet du culte ; en elle, 'homme s'adresse a Dieu,
directement ou par la bouche de ['officiant. Cette partie est tout aussi importante que la prédication et sa préparation
demande autant de soins et de temps. Mieux que la prédication, la liturgie s'adresse a I'nomme total ; cela explique qu'elle
"parle” souvent plus directement et plus durablement au fidéle ; méme les éléments secondaires de la liturgie (adiaphora),
les faits et les gestes, ont leur place et leur importance dans le culte.

La liturgie est une marque de I'Eglise universelle, celle d'hier, d'aujourd’hui et de demain. Celle d'hier, parce que ses racines
plongent dans les origines de I'Eglise ; celle d'aujourd'hui parce qu'en retrouvant dans des endroits différents un
déroulement de culte qui lui est familier, le chrétien ne se sent pas dépaysé. Celle de demain enfin, parce que les chrétiens de
l'avenir célébreront encore leurs cultes avec des éléments de la liturgie actuelle, méme si le langage en sera différent. Une
telle constatation n'exclut pas la recherche et le renouveau liturgiques, a condition toutefois de ne pas faire fi de la tradition
et des trésors des Peéres. La ot la norme de la tradition est respectée, le danger de cléricalisation du culte est amoindri.
L’officiant étant tenu de conduire le culte "comme l'entend I'Eglise, peuple sacerdotal” (von Allmen). "Si la tradition est d'or.
Elle est une piéce plutét qu'une chaine d'or..." Entre une liturgie statique, immuable, voire morte et une liturgie moderne et
surtout différente chaque dimanche, il y a certainement place pour une voie moyenne. L'expérience en la matiére demande
que toute innovation soit miirement réfléchie, préparée avec beaucoup de patience, étudiée avec le Conseil presbytéral et
largement expliquée, sinon le scandale provoqué sera supérieur aux avantages escomptés. Une question délicate a résoudre
est celle de la langue dans laquelle doit étre célébré le culte. En régle générale il s'agit de permettre a tous de s'associer et
de participer le plus pleinement a la célébration, donc d'utiliser des langues et... un langage qu'ils puissent parler et chanter.
Des cultes bilingues qui ne comporteront ni répétitions ni longueurs peuvent étre l'occasion de rassembler 'ensemble de la
communauté. S'associer et participer a un culte, méme si I'on ne comprend pas tout ou si I'on ne peut pas tout chanter ou
dire reléve a la fois du mystere de Dieu, de la tolérance et de l'accueil d'autrui.

- Les sacrements sont un élément important du culte qui forment la synthése des différentes dimensions de la célébration.

Rappelons combien les avis divergent sur la question de la Céne : faut-il la célébrer lors de chaque culte ou uniquement lors
de grandes occasions ? Pasteurs et fidéles, qui craignent de lui faire perdre de sa valeur en la célébrant trop souvent, font
implicitement ou explicitement une distinction entre Parole et Sacrement. Dans la pratique il n'existe sans doute pas de
contre-indication théologique a tenir compte de la loi de I'offre et de la demande en la matiére.

L'expression liturgique a des formes verbales, vocales, visuelles, gestuelles. Elles sont toutes aptes a signifier quand, dans
le culte, Dieu s'adresse a I'nomme et quand I'homme s'adresse a Dieu. Le fait que le Seigneur ait promis d'étre présent
implique qu'il faut éviter a la fois tout pathos et toute ostentation, mais aussi toute négligence dans la célébration du culte.
Les formes de l'expression liturgique rappellent que les partenaires du culte sont multiples.

La célébration du culte.

- Les partenaires du culte. Le Seigneur présent en esprit et en vérité est le premier partenaire du culte. Cela va tellement
de soi que I'on a souvent tendance a l'oublier. C'est lui qui met les autres partenaires a leur vraie place et sur un pied
d'égalité. Il est celui qui, "dans le culte, sert et qui, par le culte, est servi, celui qui l'ordonne et celui qui l'accueille, celui qui
parle et celui a qui I'Eglise répond, celui qu'on implore et celui qui exauce."

Les fidéles qui forment la communauté des baptisés et qui célebrent le culte sont les autres partenaires. Parmi eux se trouve
le pasteur, célébrant ordonné qui a été formé pour ce service mais dont le ministére ne se résume pas a la seule célébration
du culte : ses autres activités sont fécondées par le culte et elles le fécondent. Il a une place a part dans le culte, une place
que la communauté lui reconnait, a laquelle elle I'a appelé et qu'elle veut aussi le voir assumer. A force de trop vouloir
banaliser la personne et la fonction de l'officiant {abandon du vétement liturgique par exemple) on s'expose au danger~ de
voir le culte se banaliser et les fidéles le négliger.

Par ailleurs le pasteur n'a pas le monopole de la célébration, des membres de la communauté peuvent y étre associés.

En l'absence de pasteur, les cultes sont souvent présidés par des lecteurs ou prédicateurs laics qui, en régle générale, ont
recu une formation spéciale et ont été ordonnés pour ce service. Avec eux il faut mentionner l'organiste et le sacristain.
L’estime, l'attention et la reconnaissance que le pasteur et la communauté leur témoignent signifient qu'ils sont partenaires
d part entiére. De la participation harmonieuse de tous, de la préparation jusqu'a la célébration, jaillira la symphonie du
culte.

- Le jour du culte. Dieu veut et peut nous parler et nous pouvons le célébrer a tout moment : cela signifie que toute la vie
du chrétien est un culte. Mais depuis les origines de I'Eglise, comme en témoigne la Bible, les croyants se sont réservé des
moments privilégiés pour se rassembler et se fortifier mutuellement dans le culte. Le dimanche, premier jour de la semaine
{Actes 20,7) et anniversaire de la résurrection du Seigneur, était ce jour privilégié. Ainsi le dimanche et le culte
communautaire sont la récapitulation de toute I'histoire du salut qui culmine dans l'amour du Pére et la mort et la
résurrection du Fils. Cela explique que le culte ne s'arréte pas a la sortie de l'église, lais qu'il se poursuit dans le monde, dans
la dimension horizontale, dans la diaconie, dans l'amour des fréres, du prochain.

D'autres cultes peuvent avoir lieu en semaine, célébrés seul, en famille ou dans des communautés plus larges.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

-Le lieu du culte. De méme que Dieu peut étre célébré toujours, il peut étre célébré partout ; les chrétiens considérent qu'il
peut s'adresser a eux et qu'ils peuvent lui répondre n'importe otl. Le monde entier peut ainsi étre lieu de culte ; d'ailleurs le
lieu de culte est d'abord et avant tout I'Eglise : L'assemblée convoquée et réunie au nom de Jésus pour entendre sa Parole,
lui offrir ses priéres et vivre dans la charité. Encore faut-il qu'il y ait assemblée et qu elle soit réunie au nom du Christ... Pour
cette raison, l'assemblée est toujours localisée ; elle atteste ainsi la visibilité historique et sociologique de I'Eglise. Le local,
lieu de culte, peut étre une simple salle aménagée ou une "maison d'Eglise”. Chaque fois que cela est possible, il faut donner
la préférence a une maison d'Eglise” {cette expression, de préférence a celle d'"église”, marque que I'Eglise est d'abord
formée de membres, pierres vivantes, du corps du Christ, et non de pierres tout court). Il est en effet dans la nature de
I'homme d'étre attaché a un espace sanctifié, digne de celui que I'on y rencontre et célébre. Il est sanctifié dans la mesure
ot "aux dimensions ordinaires d'un bdtiment, s'ajoute une autre dimension qui est celle d'un avenir qui se presse déja dans
le présent”.

- Le lieu de culte peut et doit étre beau, "car rechercher ou accepter la laideur sous prétexte d'ascése ou de spiritualité est
un manque de reconnaissance envers Dieu et un manque d'amour envers le monde",

-Parler du culte signifie parler d'un certain nombre de tensions ou de polarités : Parole de Dieu - réponse de I'homme ;
prédication - liturgie ; accueil - envoi ; tradition - actualisation ; officiant{s) - communauté ; célébration partout et toujours
- culte en un endroit et a un moment précis, etc. Ces tensions sont a la base de la force et de I'énergie émanant d'un culte ;
elles expliquent aussi, sans doute, par les déplacements d'accent, les crises que le culte connait et connafitra encore, mais qui
ne nous empécheront pas de le célébrer et de reconnaitre que Dieu en est le centre et le pourtour, le début et la fin.

B. Kaempf
Bibliographie sommaire. J.J. von ALLMEN, Célébrer le salut, Genéve-Paris, 1984 - René VOELTZEL, Les protestants, s'ils vont au culte,
2549 Dampierre les Bois, 1985 - Otto DIETZ, Unser Gottesdienst, Miinchen, 1983, 2

> SAINTE CENE

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL

La célébration de la Sainte Céne
Consistoire Supérieur 18 novembre 1995 - Liebfrauenberg

L’appel missionnaire du Christ, les évolutions de nos communautés
et de leurs membres, 'ouverture a des chrétiens d’autres familles
spirituelles et les défis lancés par notre société conduisent I'Eglise
a réfléchir constamment a sa maniere d’annoncer I'Evangile. Nous
avons sans cesse a repenser et a reformuler nos convictions
fondamentales.

Dans la fidélité aux textes bibliques, aux confessions de foi de
I’Eglise ancienne et de la Réforme du XVIéme siécle, nous avons -
en tant qu’Eglise de la Confession d’Augsbourg d’Alsace et de
Lorraine (ECAAL) -plus particulierement redit ce que nous
croyons et confessons a propos de la Parole de Dieu (cf- les travaux
sur l'autorité de I’Ecriture - Consistoire Supérieur juin 1981), du
Baptéme (cf. les travaux du Consistoire Supérieur de novembre
1976) et de la Sainte Céne.

Ces trois données sont pour nous essentielles car, par elles, Dieu
créé et fait vivre son Eglise. Avec la Confession d’Augsbourg, nous
comprenons I'Eglise comme “la communauté des croyants dans
laquelle I'Evangile est préché purement et les saints sacrements
administrés  conformément a [I'’Evangile “ (Confession
d~Augsbourg 7, cf. Réglement Intérieur de 'ECAAL, pi. 1).

Le consensus dans la compréhension de la Parole et des
sacrements fonde la communion des Eglises luthériennes et
réformées européennes. L’ECAAL a participé aux dialogues
établissant ce consensus et s’est déclarée en pleine communion
avec nos sceurs et freres réformés. Dés 1968, nous avons rédigé
avec eux les Théses de Lyon qui portaient précisément sur la
Parole, le Baptéme et la Céne (théses approuvées par le Consistoire
Supérieur de 'ECAAL en février et juin 1970, aprés une premiére
lecture dés février 1967).



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Nous avons continué notre réflexion commune a propos de la Céne
et avons pu nous accorder avec nos Eglises sceurs frangaises le 22
mars 1981 sur les théses dites du Liebfrauenberg. Ces textes sont
des références essentielles (cf. la Concorde de Leuenberg et les
travaux communs a propos de la Céne, dont le dernier texte de
Vienne en mai 1994).

Le Consistoire Supérieur a aussi été amené a travailler la question
de la Ceéne dans le contexte de ['hospitalité eucharistique
(initiative de Mgr Elchinger en 1973). Enfin, en 1980, le
Consistoire Supérieur décidait de l'admission, sous certaines
conditions, des enfants a la Sainte Céne.

Interpellé a propos de la pluralité des pratiques de la Céne dans
nos communautés, et soucieux d’'une harmonisation exprimant
l'unité de notre Eglise, le Directoire de I'ECAAL a lancé, au
printemps 1995, une large consultation. Sur la base de
nombreuses contributions, et en particulier des rapports des
Inspections de 'ECAAL, il a été possible d’élaborer le présent texte
que le Consistoire Supérieur a adopté en sa séance du 18 novembre
1995.

1. Le Fondement commun

On ne saurait dissocier une réflexion sur la pratique des
convictions fondamentales qui sous-tendent toute célébration de
la Sainte Céne. Au terme du processus de consultation, le
Consistoire Supérieur constate avec joie le large consensus qui
unit toutes les communautés de I'ECAAL dans la compréhension
de ce sacrement.

Cette compréhension commune, déterminante pour toute notre
vie d’Eglise, peut étre résumée par le rappel des deux premieéres
Théses du Liebfrauenberg (1981):

“Le Seigneur Jésus Christ s’approche des hommes de diverses
maniéres, utilisant aussi bien la parole humaine que I'eau du
baptéme et le pain et le vin de la Céne. Parole et sacrement sont
pour nous comme les deux foyers d'une méme ellipse. Ils
s'appellent mutuellement. Tout comme les sacrements, la Parole
est puissance de Dieu pour le salut du monde. Réciproquement, la
Céne n’est pas seulement acte et célébration, elle est aussi parole
visible du méme Seigneur qui ici utilise d’autres réalités de la
création, afin de rendre présent d nous et de nous transmettre son
Evangile. Le sacrement est pour nous plus qu’un appendice de la
prédication, et celle-ci plus qu’une simple introduction au
sacrement.”

“Dans la Céne, repas de la Nouvelle Alliance, le Seigneur se lie a
l'acte communautaire de manger et de boire. Pour nous
communiquer la grdce de sa présence, il a choisi le pain qu’il nous
invite a manger et le vin qu’il nous invite a boire. En les recevant,
nous recevons le corps du Christ donné pour nous. Cette présence,
dont aucune explication ne pourra jamais rendre compte de
maniére entiérement satisfaisante, est fondée sur la promesse du
Christ. Elle n ‘est pas I'ceuvre de la subjectivité et de la piété
humaines, mais elle est I'ceuvre du Saint Esprit.”

(Theéses du Liebfrauenberg 1 et 2).

Ainsi la célébration de la Sainte Céne est, tout comme l'annonce
de la Parole et le don du Baptéme, un moment essentiel du culte
de I'Eglise, un moment ot Dieu nous donne la vie, nous faisant
vivre de et par son amour.

2. Fidélité et nouveauté

Il est indéniable que notre maniére de célébrer la Céne (ou
l'eucharistie pour reprendre le terme grec) a fortement évolué
dans les derniéres années. En maintes occasions et en de nombreux

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

lieux, nous avons redécouvert la place centrale dans le culte de la
communauté. Nous la célébrons plus fréquemment, elle est
devenue un vrai moment de féte. Pareille évolution positive est le
signe d’un approfondissement de notre vie commune, de notre
communion des chrétiens et d’Eglises. Nous sommes
profondément reconnaissants pour ces avancées positives. Il est
souhaitable que tous nos lieux d’Eglise connaissent ce renouveau,
et que la Céne soit redécouverte partout comme moment essentiel
de la vie chrétienne, une partie intégrante de tout culte dominical.

Lorsqu’une Eglise vit pareille évolution, il est cependant sage de
vérifier, toujours a nouveau, que le chemin suivi est bien le chemin
souhaité, le chemin qui fait suivre Christ. Il faut jeter un regard sur
nos pratiques, sur le lien entre le fond et la forme des célébrations
et voir dans quelle mesure le progrés réel ne comporte pas aussi
certains écueils qui nécessitent aujourd’hui une réflexion
complémentaire.

Pour décrire la situation qui est aujourd’hui la nétre, nous nous
orienterons grdce a la notion de communion (en grec “koinonia”),
une notion qui a souvent servi a désigner la Sainte Céne elle-méme,
mais dont la réalité dépasse sa seule célébration. La Sainte Céne
demeure une expression particuliérement forte et significative de
cette communion que nous vivons entre nous.

3. Promesses et écueils
3.1. La communion au Christ

a) L’Eglise comme communion de personnes est toujours
communion en Christ. Par la Parole et les sacrements, la
communion a Christ nous est offerte. La communion avec Christ
est le fondement de I'Eglise (1 Co 10, 16-21). Cette communion est
indissociable de la foi. Ceux qui ont part au corps et au sang du
Christ sont unis a lui et forment son corps, 'Eglise. Nous avons part
a Christ et par la les uns aux autres. Ensemble, nous participons a
la féte que Dieu nous prépare.

b) L’évolution de ces derniéres années nous a conduits a
redécouvrir et a accentuer ce moment festif. Dans les Theses du
Liebfrauenberg, nous nous sommes engagés a donner, a c6té de
I'anamneése (faire mémoire de 'ceuvre du Christ pour nous) et de
I'épiclése (invocation de [IEsprit Saint), une place toute
particuliére a I'action de grdce (eucharistie) et a la louange lors
de nos cultes. Nous voulons réaffirmer cette orientation et nous
nous réjouissons de ce caractére festif de beaucoup de ces
célébrations.

c) Dans la tradition luthérienne, nous avons classiquement mis
l'accent sur le pardon des péchés qui est offert et que nous sommes
appelés a recevoir dans ce repas du Seigneur. Cette accentuation
est essentielle et la parabole du fils prodigue (Luc 15) décrit ce
pardon comme un moment de joie, de célébration et de repas
commun. Nous avons, par le passé, toujours insisté, lors des Saintes
Cénes, sur la dimension du pardon, mais le caractere festif qui
caractérise ce moment a quelque fois été négligé.

d) En insistant davantage sur cet aspect festif, nous avons
redécouvert que la Sainte Céne n’est pas seulement la conclusion
d’'une démarche pénitentielle (confession des péchés et
absolution), méme si la confession de nos fautes et la déclaration
du pardon, placées généralement au début de la liturgie du culte,
sont des éléments essentiels de toute liturgie de la Céne. Cette
évolution a cependant fait tomber dans un certain oubli les
célébrations pénitentielles. Sans rétablir un lien automatique avec
la célébration de la Céne, il est souhaitable que nous redécouvrions
des formes nouvelles, afin de ne pas négliger cette dimension
pénitentielle dans la vie spirituelle de nos communautés.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

e) On peut en outre se demander si cet aspect festif du repas ne
tend pas, par moment, a faire passer au second plan le fait que,
dans ce repas, nous ne vivons pas seulement en convivialité entre
nous et que nous célébrons bien plus qu’une agape. Dieu lui-méme
se donne d nous “en son corps et en son sang donnés pour tous, par
la promesse de la Parole, avec le pain et le vin” (Concorde de
Leuenberg, 15). Dieu fait de nous, individuellement et
communautairement, une nouvelle créature (2 Co 5, 17). Il nous
pardonne et nous place irrévocablement dans son alliance. Il nous
exhorte a réorienter notre vie.

Le Consistoire Supérieur demande a l'ensemble de I'ECAAL
d’insister sur I'aspect festif et communautaire de la célébration de
la Sainte Céne. La prise en compte des deux données suivantes peut
Yy contribuer :

- la pratique, aujourd’hui courante en de nombreux lieux, de
former un grand cercle autour de Il'autel est une belle
expression de cet aspect festif et communautaire ; elle est a
préférer, toutes les fois que cela est possible, a une célébration ou
l'on reste dans les rangs ;

- il est souhaitable que la dimension “don offert pour nous”
retrouve une meilleure expression. Il faut éviter les célébrations
“self-service”, ou chacun se sert au passage de la paténe et de
la coupe. Notre conviction fondamentale appelle une forme de
célébration ou les éléments de la Céne sont effectivement et
visiblement “donnés” a chacun.

3.2. Tous invités

a) Unis a Christ, tous ceux qui étaient séparés sont rassemblés en
une communion. Il n’y a aucun espace pour un esprit de parti qui
séparerait les membres. Chacun devient un élément de cette
communion qui dépasse toutes les différences sociales et
économiques (1 Co 11, 17-34). Ceux qui font partie de cette
communion sont des partenaires (en grec “Koinonoi”; Jean 17 ; 2
Co 8, 23) qui se donnent les uns aux autres “la main droite... de
communion” (Ga 2, 9).

b) Dans les dernieres années, nous avons abandonné une certaine
pratique qui, par moments, faisait de cette féte un repas d’initiés,
voire une annexe au culte dominical. La Céne est la féte de tout le
peuple de Dieu : nous voulons aussi y inclure tous ceux qui, pour
cause de maladie ou de faiblesse, ne sont pas en mesure de se
rendre au culte de la communauté, soit par des célébrations
particuliéres dans les maisons, soit en leur apportant le pain et le
vin de la Céne immédiatement apres le culte.

c¢) Notre Eglise ainsi que beaucoup d’Eglises luthériennes et
réformées, ont décidé d’ouvrir leurs célébrations eucharistiques a
tout chrétien qui confesse Jésus Christ, Seigneur et Sauveur (Thése
du Liebfrauenberg. 8, cf. ECAAL, Hospitalité eucharistique
8.12.1973, Réglement Intérieur ECAAL 6.7.). Nous sommes
heureux de cette ouverture et la pratiquons aujourd’hui avec
reconnaissance. Comme pour la majorité des Eglises issues de la
Réforme, notre Réglement Intérieur rappelle cependant que
l'eucharistie, communion au Christ, est le repas des disciples
baptisés. “Les membres de la communauté s’y rassemblent autour
de leur Seigneur qui les appelle et les envoie dans le monde”
(Réglement Intérieur 6.1. et 6.7.).

d) L’articulation de cette ouverture et du repas des disciples pose
de nouvelles questions. Qu'en est-il de la participation de non-
baptisés, c’est-a-dire de non-membres d’Eglises, voire de croyants
d’autres religions qui souhaitent occasionnellement se joindre a
nos célébrations ?

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Toute législation rigide en ce domaine serait inadéquate. La
question est, en premier lieu, pastorale et demande a étre clarifiée
avec beaucoup de sagesse et de vigilance dans chaque situation
particuliére.

Le Consistoire Supérieur rappelle que :

-tout croyant baptisé, confessant Jésus Christ crucifié et
ressuscité pour nous, est invité a partager la Céne. Pareille
participation est, en elle-méme, une confession de foi. La Sainte
Céne n’est pas seulement un partage fraternel.

- nous recevons a la table de Seigneur, tout enfant baptisé. Cette
participation est subordonnée a une catéchése appropriée (cf.
décision du Consistoire Supérieur de 1981) ;

- nous voulons partager cette féte avec ceux qui n’ont pas pu se
joindre a nous (distribution aux malades...). Il est important
que cette intention soit effectivement traduite dans les faits et
que nous trouvions pour ce faire des formes adéquates.

3.3. La communion dans la solidarité

a) Dans le Nouveau Testament, il est précisé que ceux qui
mangent le méme pain et boivent dans une méme coupe, forment
une communauté réconciliée (1 Co 10 et 11). La communion
engage. La participation au Christ signifie participation aux
autres. La collecte faite dans les paroisses d’Asie mineure au profit
de la communauté de Jérusalem est elle-méme appelée koinonia
(Rm 15, 26 ; 2 Co 9,13). Ce don est un acte de la foi en Dieu qui
dépasse la simple générosité. Nous sommes solidaires, partie
prenante aux joies et aux souffrances des uns des autres.

b) Dans la Céne, le Juste prend soin des injustes, 'Homme libre
prend soin des captifs, le Seigneur se charge des petits. Par la Céne,
Christ nous lance le défi de rechercher constamment des relations
nouvelles et équitables dans tous les domaines de la vie de notre
monde.

c) Ainsi, la Céne a une dimension missionnaire. Elle est et
appelle une réconciliation réelle et vécue. Elle est le lieu o,
ensemble, nous sommes fortifiés et réconciliés, afin de pouvoir étre
des témoins fidéles et des ferments de réconciliation. Les Théses du
Liebfrauenberg rappellent a juste titre que toute célébration de la
Céne devrait comprendre un temps d’intercession pour I'Eglise, sa
fidélité et son unité. Pareille intercession “est en méme temps
consécration au service des sceurs et fréres, et puissance de
réconciliation entre les personnes “.

d) Cette solidarité s’exprime d’abord au sein de la communauté
célébrante. Dans notre société actuelle, des maladies comme le
SIDA et le danger d’infection (hépatite C ou autres) auquel
s’exposeraient certaines personnes de santé fragile, interpellent
quant a notre pratique de la célébration de la Céne. Une
communauté solidaire ne saurait accepter une quelconque
discrimination, elle se doit de rechercher, au cas par cas, des
solutions appropriées qui permettent d tous de participer d la féte.
Cette solidarité comporte aussi un souci d’information (en
particulier quant a la transmission du SIDA), afin de mettre un
terme a de fausses peurs génératrices d'une exclusion
incompatible avec une célébration du Repas du Seigneur.

e) Cette solidarité dépasse le cadre de notre célébration
eucharistique : la Céne nous engage les uns envers les autres; mais
cette conviction demande a trouver des expressions concrétes. Elle
veut étre percue et se manifester dans toute la vie de la
communauté et par-dela elle. Il en va de la crédibilité de notre
témoignage.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Le Consistoire Supérieur sait que ces formes d’engagement et de
présence en ce monde ne se décrétent pas. Selon les exigences du
moment et du lieu, leurs expressions sont différentes. Elles doivent
étre quotidiennement redécouvertes et réinventées. Pareille tdche
est difficile, mais son urgence est évidente.

Le Consistoire Supérieur invite toutes les communautés de
I'ECAAL a affirmer leur passion commune pour le service de
I'humanité, et a faire un réel effort pour rechercher et mettre
en oeuvre des formes significatives traduisant la dimension
éthique et missionnaire de la célébration de la Céne. La
présence du Christ nous engage a étre présents au Christ,
présents aux exclus, aux malades, aux pauvres et a tous ceux
dont la dignité humaine est menacée.

3.4. Le signe de notre unité

a) Les textes bibliques comparent la communion des croyants a
la communion qui est en Dieu lui-méme, l'unité du Pére, du Fils et
du Saint Esprit (Jn 10, 3 ;14, 9-11 ; 1 Jn 1, 3). Cette communion des
croyants est a la fois particuliére et universelle. Elle dépasse le
temps et le lieu.

b) “Dans la Céne, le Christ atteste, fortifie et renouvelle l'unité de
la communauté fraternelle, il appelle les siens a une recherche
ardente et loyale de I'unité de tous les chrétiens” (Théses de Lyon).
La célébration d’une Sainte Céne en un lieu dépasse la réalité
locale et devient I'expression de l'unité de toute I'Eglise. Il incombe
au pasteur, que 'Eglise a chargé par l'ordination d’exercer dans la
communauté le ministére d’unité, d’officier lors de la célébration
de la Céne. Dans certains cas exceptionnels, une délégation
ponctuelle peut étre accordée par les responsables de I'Eglise a
d’autres membres de la communauté.

c) Les célébrations plus fréquentes et plus festives de la Sainte
Céne, nous ont conduits a diversifier nos pratiques eucharistiques
en maintenant une tension féconde entre ordre et liberté, tradition
et novation (diversification selon les temps de I'année liturgique...
célébrations pour des groupes particuliers, Sainte Céne suivie
d’agapes fraternelles..., cf. recommandations du Liebfrauenberg

1),

d) Tout en insistant sur les différences légitimes qui naissent de
nos situations particuliéres, il est essentiel que la célébration de la
Céne soit, et redevienne plus encore, le signe de l'unité de toutes
nos communautés. C’est pour cette raison qu’il est aujourd’hui
important de préserver et de rechercher des formes communes qui
permettent d’exprimer et de saisir cette unité.

Le Consistoire Supérieur demande a toutes les paroisses et

communautés de 'ECAAL :

- d’utiliser habituellement, lors des célébrations eucharistiques,
des hosties et du vin. L'usage du jus de raisin non fermenté peut
étre réservé a des célébrations particuliéres (par exemple, les
cultes de famille avec des enfants, participation de personnes
dont la situation individuelle I'exige, etc.)
d’utiliser une paténe et une coupe comme signes forts de notre
communion a Christ et les uns aux autres. La pratique de
l'intinction ou l'usage de coupes individuelles devraient
demeurer exceptionnels et réservés aux situations
particuliéres qui I'imposent (maladie)
de veiller a un usage approprié et respectueux des éléments
aprés la célébration, afin de ne pas blesser des sensibilités
différentes et par respect pour nos partenaires cecuméniques.

Conclusion

Porté par ce méme souci d’unité, et pour rappeler que la
célébration eucharistique n’est pas seulement une célébration

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

individuelle ou celle d'un groupe particulier, mais le Repas du
Seigneur qui nous met en communion avec I'Eglise universelle, le
Consistoire Supérieur tient a redire que cette communion est aussi
attestée par le déroulement liturgique (cf. Théses du
Liebfrauenberg 7, et les travaux de la Commission de Liturgie de
I'ECAAL : “Pour un renouveau eucharistique au sein de notre
Eglise” 1980). Une liturgie de Sainte Céne n’est pas le lieu d’une
improvisation sans limite ou ['on laisserait tomber, selon
I'intuition du moment, telle partie ou telle autre.

Une liturgie de Sainte Céne comprend les éléments suivants :

- Confession des péchés et déclaration du pardon

- Confession de la foi

- Intercession pour toute 'Eglise et pour le monde

(Ces moments peuvent avoir leur place dés le début de la liturgie
du culte dominical)

- Préface : action de grdce et louange de Dieu

- Mémoire de I'ceuvre de Dieu en Jésus Christ (anamnése)

- Paroles d'institution de la Céne

- Invocation de Esprit Saint (épiclése)

- Notre Pére

- Fraction du pain

- Repas du Seigneur, la communion avec le Christ et les membres
de la communauté

- Louange finale. Proclamation de notre attente du Royaume

- Exhortation et envoi en mission.

“C’est pour le temps qui va de son ascension a son retour que le
Seigneur a institué la Céne. Ce temps est celui de I'espérance, c’est
pourquoi la célébration de la Cene nous oriente vers I'avenement
du Seigneur et nous le rend proche. Elle est une joyeuse
anticipation du banquet céleste, lorsque la rédemption sera
pleinement accomplie et que toute création sera délivrée de toute
servitude.

Ainsi en lui donnant la Céne, le Seigneur permet a I'Eglise, qui dans
la faiblesse, vivra jusqu’a la fin au milieu des souffrances et des
combats, de reprendre courage et de persévérer” (Théses de

Lyon).

La célébration de la Sainte-Céne : Comment poursuivre
Consistoire supérieur - mars 1996 lllkirch-Graffenstaden

L Intervenants dans la célébration de la Sainte Céne
A. Présidence

Le document adopté (111/4/b) affirme qu’il « incombe au pasteur,
que [IEglise a chargé par [lordination, d’exercer dans la
communauté le ministére d’unité, d’officier lors de la célébration
de la Céne. Dans certains cas exceptionnels, une délégation
ponctuelle peut étre accordée par les responsables de I'Eglise a
d’autres membres de la communauté ».

Nous souhaitons que :

- les pasteurs, dans leur formation initiale, puissent bénéficier
d'une formation leur permettant d’officier de maniére
significative lors des célébrations de la Céne (aussi bien dans le
cadre des cultes que pour la Sainte Céne des malades, des
personnes dgées...) ;

- la délégation ponctuelle soit accordée pour la célébration de la
Céne dans les conditions suivantes :
~aux lecteurs, prédicateurs laics, diacres ou étudiants en

théologie au niveau licence (a condition qu'ils aient une
formation adéquate)

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

- pour des lieux précis et de maniére ponctuelle ou en tout cas
pour une durée limitée qui ne pourra pas dépasser une année
(voir Réglement Intérieur concernant le statut des lecteurs)

-par llnspecteur Ecclésiastique concerné qui donnera son
accord par écrit et en informera le Directoire, ou par le
Secrétaire Général du Directoire chargé du personnel, qui
donnera son accord par écrit et en informera le Directoire
(choix a faire)

cette délégation est demandée par le Président du Conseil
Presbytéral concerné, et jamais par celui qui sera appelé a
célébrer la Céne.

B. Autres intervenants

- En principe, les conseillers presbytéraux ou responsables
d’activités paroissiales peuvent participer a la distribution de la
Cene.

- Dansles situations particuliéres, la Céne pourra étre distribuée
par d’autres personnes (confirmands, membres du groupe de
jeunes...).

Cette participation nécessite toutefois une formation minimum
préalable de ces intervenants.

II. Accompagnement pastoral des non-baptisés

Le document adopté par le Consistoire Supérieur dit clairement
que la Céne « est le repas des disciples baptisés », nos débats au
Consistoire Supérieur ont insisté sur le fait qu’il s’agissait d’avoir
envers les non-baptisés souhaitant participer a la Céne une «
attitude pastorale » ... Cette question ne saurait faire l'objet d'une
réglementation rigide, mais demande un accompagnement
pastoral vigilant

Comment réaliser cet accompagnement pastoral ?

Nous souhaitons qu’une réflexion soit menée a ce propos, tant au
niveau des conseils presbytéraux, des pastorales, lors de moments
de formation. Nous évoquons quelques pistes possibles :

- dialogue lors de préparations de mariage, de baptéme...

- échange a l'issue du culte

- ministere de visite (du pasteur / du visiteur).

I1L. Liturgie

Le document adopté par le Consistoire Supérieur indique : « une
liturgie de Sainte Céne comprend les éléments suivants :
- confession des péchés et déclaration du pardon
- confession de la foi
- intercession pour toute I'Eglise et pour le monde (ces moments
peuvent avoir leur place dés le début de la liturgie du culte
dominical)
- préface : action de grdce et louange de Dieu
- mémoire de I'ceuvre de Dieu en Jésus-Christ (anamneése)
- paroles d’institution de la Céne
- invocation de I'Esprit Saint (épiclése)
- Notre Pere
- fraction du pain
repas du Seigneur, la communion avec le Christ et les membres
de la communauté
- louange finale. Proclamation de notre attente du Royaume
- exhortation et envoi en mission.

Il précise : « une liturgie de Sainte Céne n’est pas le lieu d'une
improvisation sans limite oti on laisserait tomber, selon l'intuition
du moment, telle partie ou telle autre ».

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

En conséquence :

1) Ces éléments doivent étre présents dans une célébration de
Sainte Cene.

2) Un effort catéchétique (formation du peuple de I'Eglise) devra
étre fait pour que les participants comprennent bien le sens de
chacune des parties et leur succession.

3) La Commission de Liturgie est chargée de :

-recueillir les textes liturgiques écrits par les pasteurs

-faire des propositions de textes nouveaux et variés, en relation
avec les Commissions de Liturgie des autres Eglises du CPLR
-éditer des textes liturgiques qui pourraient étre le fonds commun
dans lequel chaque officiant serait appelé a puiser

- donner des indications précises sur les gestes symboliques a faire
au moment de la célébration.

4) Ce tronc commun ainsi défini ne devrait pas empécher ajouts,
adaptations... mais a condition que ce qui est commun ne
disparaisse pas derriére le particulier.

5) Dans la liturgie devrait étre mentionné tout a la fois l'accueil a
la Céne de « tout chrétien qui confesse Jésus-Christ, Seigneur et
Sauveur » et qu'il est « le repas des disciples baptisés ».

IV. Célébration de la Céne avec les malades

Le document adopté par le Consistoire Supérieur indique « nous
voulons partager cette féte avec ceux qui n’ont pas pu se joindre a
nous (distribution aux malades...). Il est important que cette
intention soit effectivement traduite dans les faits et que nous
trouvions pour ce faire des formes adéquates ».

Nous invitons les paroisses a trouver les formes adéquates pour le
faire.

Dans cette perspective, une formation devrait étre donnée
localement a ceux qui ont a y participer tant dans les maisons de
santé, de retraite, qu’a domicile. Elle pourrait faire l'objet d’'une
collaboration entre la Commission d’Auménerie des Maisons de
Santé et de Retraite et la Commission de Liturgie.

V. Repéres pour une pratique de la Sainte Céne qui soit signe
de communion et tienne compte des réalités particuliéres.

1) Utilisation habituellement des hosties et du vin. L'usage du jus
de raisin non fermenté peut étre exceptionnel.

2) Utilisation habituellement d’une paténe et d’'une coupe.

3) Pratique de lintinction ou usage de coupes individuelles
devraient étre exceptionnelles et étre réservées aux situations
particuliéres (maladie).

Les exceptions faites dans ces deux cas feront I'objet d’'un débat au

sein des paroisses et du consistoire, et d’'un accord au niveau du

consistoire.

4) Repéres liturgiques déja indiqués.

5) Conditions concernant la délégation déja indiquées.

6) Les recommandations concernant I'aspect festif et
communautaire de la célébration sont a mettre en ceuvre
localement en dialogue et en concertation au niveau des
consistoires.

VL. Vérification des pratiques

Dans le souci de se situer dans une démarche d’Eglise
particuliérement importante quand il s’agit de la pratique de la
Sainte Céne, les paroisses et consistoires tiendront informer
I'Inspecteur Ecclésiastique de leurs réflexions et des initiatives
prises. Les Inspecteurs Ecclésiastiques sont chargés par le
Directoire d’exercer, dans ce domaine, leur ministére de vigilance
et d'unité ».

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

> BAPTEME

Dispositions EPCAAL

L'ECAAL a reformulé sa théologie et sa pratique du baptéme

dans le texte adopté par le Consistoire Supérieur en 1976.

Un seul changement est a noter a propos du choix des parrains

et des marraines : s'ils doivent toujours étre membres d'une

Eglise chrétienne, il n'est plus exigé, dans le Réglement Général

que la moitié d'entre eux soient de confession protestante.

Pour la préparation des baptémes les documents suivants sont

recommandsés :

- "Le baptéme, don de Dieu" Pour préparer un baptéme (Ed.
Oberlin 1990).

-"Pour célébrer le baptéme". Choix de textes pour la célébration
du baptéme et formulaire pour une présentation/accueil.

- "Souvenir de baptéme". Etre parrain et marraine aujourd hui
(dépliant).

Théologie et pratique du Baptéme
(Consistoire Supérieur - novembre 1976)

L. - Eléments doctrinaux

1) Le baptéme est célébré «au nom du Pére, du Fils et du
Saint-Esprit » : il est un don du Dieu trinitaire.

Le baptéme est un acte voulu institué et donné par Dieu lui-
méme. Notre Seigneur Jésus-Christ moment de son ascension
a donné l'ordre a ses disciples de baptiser toutes les nations
(Mt. 28. 19).

Ainsi le baptéme est une oeuvre de Dieu, un don de sa grdce
prévenante. Dans le baptéme, la grdce de notre Seigneur Jésus-
Christ fait de nous des hommes pardonnés, I'amour de Dieu le
Pere fait de nous ses enfants, la communion de I'Esprit Saint
fait de nous des fréres renouvelés pour une vie de témoignage
et de service.

Le baptéme n'est pas l'ceuvre de I'Eglise : elle ne fait que le
donner de la part d'un autre. Elle agit «au nom de ... elle est
instrument de la grdce. Le baptéme n'est pas non plus une
oeuvre de I'homme : celui-ci ne peut que le recevoir dans la
joie, la foi et la reconnaissance.

Le baptéme est un mystere. Celui de l'action salutaire de Dieu
mise au bénéfice d'un homme, celui d'un acte qui nous dépasse
et dans lequel nous ne sommes pour rien. Le baptéme est un
sacrement. C'est-a-dire un signe visible de la grdce prévenante
de Dieu. Il s'y passe quelque chose qui est indépendant du
ministre qui le donne et de I'hnomme qui le recoit : Dieu agit
mystérieusement, sacramentellement, et donne sa grdce. En
effet. Dans sa fidélité pour son Eglise, Dieu s'est lié a ce signe
du baptéme.

2) Le baptéme est célébré avec de l'eau : il est
participation a la mort et a la résurrection de Jésus--
Christ (cf. Rom. 6).

L'immersion du baptisé dans l'eau est signe de mort : 'homme
qui est plongé dans l'eau meurt. L'émersion de ['eau est signe
de vie. A ce symbolisme naturel, l'apétre Paul ajoute l'idée que
le fidéle est par le baptéme rendu participant a la mort et a la
résurrection de Jésus-Christ. L'eau utilisée dans le baptéme
doit rappeler ce symbolisme fondamental : étre baptisé c'est
participer au mystere pascal du Christ.

Mis a jour 08/2022

Dispositions EPRAL

Le baptéme
(Synode de Thionville, 1965)

Le Synode de I'Eglise Réformée d'Alsace et de lorraine,
interpellé sur le sens et la pratique du baptéme dans
I'Eglise, sans préjuger du résultat de I'étude menée
conjointement avec les autres Eglises protestantes de
France, se référe aux études faites dans I'Eglise Réformée
de France et aux conclusions de son Synode du Chambon-
sur-Lignon dont il adopte le principe, déclare son accord
avec le texte suivant qui devra étre porté a la
connaissance des paroisses et rappelé dans la prédication,
l'instruction des catéchumeénes, dans les entretiens privés
et en particulier lors de l'entretien prévu avec les parents
avant le baptéme des enfants:

Doctrine :

Le Synode remercie Dieu d'avoir rappelé a I'Eglise
Réformée et a chacune de ses paroisses l'importance que
doit prendre a nouveau le baptéme dans la vie des
chrétiens et de I'Eglise contemporaine si elle veut
répondre d sa vocation missionnaire.

Attentif a la richesse de la doctrine du baptéme, et ne
voulant exclure aucun de ses aspects conformes a
l'enseignement biblique, il estime pouvoir résumer ceux-ci
dans les termes suivants :

Par le baptéme, I'Eglise chrétienne donne au baptisé le
signe et le sceau de la vie nouvelle dans la communion de
Jésus-Christ. Ce sacrement atteste chaque jour au croyant
qu'il est mort et ressuscité avec Jésus-Christ, dont la grdce
le purifie de ses péchés. Le baptéme donne au baptisé le
signe de son incorporation au Corps du Christ par la
puissance du Saint-Esprit, manifestant ainsi a la gloire de
Dieu le Pere, l'unité de I'Eglise sur la terre.

Dieu est libre de sauver les hommes sans ce sacrement,
mais I'Eglise doit rester fidéle a l'ordre qu'elle a recu de
l'administrer.

Comme toute grdce de Dieu, celle du baptéme appelle en
réponse la foi de I'hnomme qui la regoit.

Persuadé qu'une vraie compréhension du baptéme est
plus importante qu'une modification de sa forme, il
appelle toutes les paroisses a une prédication fidele de son
sens et de sa valeur.

Pratique :

Le Synode attentif a la sobriété des témoignages du
Nouveau Testament sur la pratique du baptéme chrétien,
et aux questions que ces témoignages laissent en suspens,

se référant a la pensée des Réformateurs et a
I'enseignement constant des Eglises Réformées qui
soulignent l'initiative de la grdce de Dieu en Jésus-Christ,
préalable pour chacun de nous a toute décision de notre
vouloir et de notre foi,

persuadé que les dangers que l'ignorance et l'incrédulité
de certains font peser sur la pratique du baptéme des
petits enfants ne commandent pas l'abandon de cette
pratique qui est un des plus solides points d'appui du
Catéchuménat,



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Par la, le baptisé est mis au bénéfice de l'ceuvre accomplie par
la mort du Christ : il est réconcilié avec Dieu et avec ses
freéres ; ses péchés lui sont pardonnés et sa vie est placée sous
le signe de la rémission des péchés opérée par le Christ : il est
libéré des puissances démoniaques qui l'asservissaient. Il est
également mis au bénéfice de ce que donne la résurrection du
Christ : il est régénéré pour une vie nouvelle, il devient un
homme nouveau. Dans le baptéme le vieil Adam meurt en nous
et I'nomme nouveau s'éveille a la vie par la puissance de
I'Esprit.

En méme temps le baptéme est incorporation au corps du
Christ : il introduit dans la communion de tous ceux qui
participent au corps du Christ et les place sous sa seigneurie.
De ce fait il posséde une dimension ecclésiale.

Ces deux aspects, individuel et communautaire, sont
indissociables et I'un ne va pas sans l'autre. Le baptéme est
donc a la fois et en méme temps sacrement de la rémission des
péchés et sacrement de l'entrée dans I'Eglise.

3) Le baptéme est lié a la foi : sa célébration appelle la
confession de la foi (cf. Actes 8, 37, etc....)

La grdce de Dieu donnée au baptéme appelle une réponse de
I'homme et cette réponse c'est la foi. C'est pourquoi la
confession de la foi est fondamentalement liée au baptéme.

Au cours de I'histoire de I'Eglise, cette liaison a toujours
existé, mais elle a été comprise et vécue de différentes
manieres :

a) dans la période primitive de I'Eglise, alors que celle-ci
s'augmentait par la conversion des paiens, le croyant
confessait personnellement sa foi, puis recevait le baptéme,

b) plus tard, lorsqu'il y eut des enfants de parents chrétiens et
que la société s'est christianisée, on a admis que la confession
de la foi des parents, accompagnée de celle de I'Eglise, était
suffisante pour répondre a la grdce baptismale.

c) les Eglises issues de la Réforme ont repris cette derniére
maniére de faire eny ajoutant la confirmation : le baptisé pour
lequel d'autres se sont engagés doit, par sa confirmation,
confesser lui-méme la foi de son baptéme.

d) aujourd’hui nous vivons une période de transition : nous
sommes a certains points de vue une société dans laquelle
I'Eglise est amenée a passer d'une situation d'Eglise
multitudiniste a une situation d'Eglise confessante. Aussi peut-
on légitimement se demander comment doit aujourd’hui se
manifester la réponse de la foi a la grdce baptismale.

Mais quelle que soit la maniére dont la foi réponde a la grdce,
il n'en demeure pas moins qu'en tout état de cause le baptéme
reste le baptéme et que la grdce qu'il signifie reste grdce
gratuite. Car si les hommes peuvent se moquer de Dieu en ne
répondant pas par la foi a la grdce du baptéme. Dieu lui, ne se
moque pas des hommes et dans sa fidélité il reste lié au
sacrement qu'il a institué.

4) Le baptéme est unique : il n'a jamais besoin d'étre
répété (cf. Eph. 4, 5).

Le baptéme se situe au début de la vie chrétienne, il en est
comme le point de départ et l'inauguration. Et comme il n'y a
qu'un point de départ, un seul commencement, le baptéme ne
peut étre renouvelé. Participation a la mort et a la
résurrection du Christ accomplie une fois pour toutes, le
baptéme est donc célébré une fois pour toutes. Pas plus que la
mort et la résurrection du Christ ne peuvent étre renouvelées,
le baptéme ne peut étre répété.

Mis a jour 08/2022

déclare son ferme attachement au baptéme des petits
enfants. Mais soucieux de ne pas enfermer I'Eglise dans
une seule pratique alors que la Parole de Dieu n'est pas
formelle sur ce point, il reconnaft légitime que le baptéme
puisse étre différé par les parents, pour motifs religieux,
jusqu'au moment ou, apres avoir été instruit de son sens,
le futur baptisé l'aura demandé lui-méme.

Discipline :

En conséquence, le Synode décide ce qui suit :

1) L'Eglise Réformée d'Alsace et de Lorraine est une
Eglise qui baptise les petits enfants des fidéles.
Toutefois, les parents qui le désirent pourront
présenter leurs enfants a Dieu, en s'engageant a les
confier a I'Eglise qui les accueille en vue de leur
instruction religieuse et de leur baptéme.

2) Chaque baptéme de petit enfant sera préparé par un
entretien du pasteur avec les parents, au cours duquel
leur sera exposée la signification de ce sacrement et
des engagements qu'il comporte.

Le baptéme peut étre célébré lorsque des parents,
reconnaissant leur ignorance ou leur doute, désirent
que leur enfant soit mis au bénéfice de I'Evangile, et
s'en remettent pour cela a I'Eglise.

Si le pasteur estime ne pas pouvoir célébrer un
baptéme, il devra en référer au président du
Consistoire et se conformer a sa décision.

3) Les pasteurs de I'E.R.A.L. doivent accepter de célébrer
et des baptémes d'enfants et des présentations, selon la
demande des familles.

Aucune paroisse ne peut exclure I'une ou l'autre
pratique.

4) Lorsqu'une présentation doit avoir lieu, elle se fera
selon I'ordre prévu par la liturgie de I'Eglise Réformée
de France.

5) Pour que le sens du baptéme soit clairement affirmé, il
devra en principe étre administré dans une assemblée
de I'Eglise - dont en tout cas la présence devra étre
marquée lorsque le baptéme sera célébré en dehors
d'un culte de la communauté.

Le baptéme dans I'E.R.A.L.
Synode de Metz, 1977

Exhortant I'Eglise a « conserver l'unité de l'esprit par le
lien de la paix », I'épitre aux Ephésiens (4, 3-6) expose le
fondement de cette unité : « il y a un seul corps et un seul
Esprit, une seule espérance, un seul Seigneur, une seule foi,
un seul baptéme et un seul Dieu et Pére de tous ».

Le Synode de I'E.RA.L, réuni a Metz les 11, 12 et 13
novembre 1977, conscient de la nécessité actuelle de
prononcer sur le baptéme une parole claire et qui soit en
méme temps une parole de paix et d'unité, rappelle que le
baptéme chrétien se référe exclusivement au baptéme du
Seigneur dans les eaux du Jourdain. Acceptant de se
soumettre au baptéme de repentance, Jésus devient a la
fois membre et roi du peuple messianique qu'il rassemble
autour de lui par la prédication de I'Evangile : c'est ainsi
qu'il lui ouvre l'accés du Royaume des Cieux. La foi unit les
croyants au Christ en un seul corps dont il est la téte au
point qu’« étant baptisés en Jésus-Christ, c'est en sa mort
qu'ils ont été baptisés afin que, par sa résurrection d'entre
les morts, ils puissent, eux aussi, marcher en nouveauté de
vie » (Rom. 6, 3-4). Le baptéme chrétien célébre donc la



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Si le baptéme est unique et jamais répété, l'eucharistie, par
contre, est multiple et se répéte constamment : elle vivifie,
renouvelle et nourrit ce qui a été donné au baptéme, a savoir
la participation et la communion au Seigneur mort et
ressuscité.

La conséquence logique de l'unicité du baptéme est le refus
de toute forme d'anabaptisme.

S'il n'y a véritablement qu'un seul baptéme, il faut en conclure
que le baptéme pratiqué dans les autres confessions
chrétiennes - si toutefois il est pratiqué avec de l'eau et au nom
du Peére, du Fils et du Saint-Esprit - est un baptéme
authentique et vrai. Autrement dit, il ne faut jamais rebaptiser
un fideéle déja baptisé dans une autre Eglise, tout comme nous
sommes en droit d'attendre la réciproque des autres Eglises.

IL. - Principes pour la pratique du baptéme

1) La fidélité a I'Evangile et a notre tradition nous
conduit a réaffirmer que :

a) le baptéme est sacrement de la grdce prévenante de Dieu.
b) le baptéme appelle la foi comme sa réponse nécessaire.

c) I'Eglise de la Confession d'Augsbourg d'Alsace et de
Lorraine pratique le baptéme des enfants ainsi que des
adultes.

2) La fidélité a I'Evangile et a notre tradition nous
conduit aux refus suivants

a) refus de toute forme de rebaptéme et de tout anabaptisme.
b) refus de toute conception « ex opere operato » du baptéme,
aboutissant a minimiser le réle de la foi.

c) refus de toute conception du salut par les ceuvres, tendant a
minimiser la grdce de Dieu.

3) La fidélité a I'Evangile et a notre tradition, nous
conduit, dans le cadre d'une pluralité légitime, aux
solutions suivantes :

a) valorisation de la catéchese prébaptismale tant pour les
parents d'enfants qui s'interrogent sur le baptéme de leurs
enfants que pour ceux qui sont baptisés a un dge plus avancé,
b) liberté laissée aux parents de baptiser leurs enfants ou de
retarder ce baptéme. Jusqu’a ce que le baptisé puisse lui-méme
confesser sa foi.

c) possibilité de pratiquer une cérémonie d'accueil des enfants.

I11. Discipline baptismale :

L'Eglise de la Confession d'Augsbourg d'Alsace et de Lorraine
est une Eglise pédobaptiste par tradition. Ceci implique d'une
part l'affirmation de la grdce prévenante de Dieu et de l'autre
le souci de développer l'engagement des parents. Ceux-ci sont,
au sens propre du terme, les garants de ce qui se passe lors du
baptéme de leur enfant.

En conséquence :

1. L'Eglise ne doit pas s'engager sur le chemin de la
casuistique. L'admission au baptéme n'est pas liée au mérite
des parents, parrains et marraines. Le baptéme est un signe
d'espérance : parents et enfants sont placés dans le futur de
Dieu.

2. L'Eglise doit cependant se garder de célébrer des baptémes
de fagon irresponsable.

3. L'Eglise doit pratiquer une catéchése prébaptismale valable
et positive. Dans ce but elle priera les parents d'inscrire a
temps leur enfant en vue du baptéme : délai d'un mois environ.
Elle leur remettra lors de l'inscription un dépliant du type ci-
dessous (L/3-B * 301 1/93), les invitant a réfléchir jusqu'a la

Mis a jour 08/2022

réconciliation avec Dieu des pécheurs pardonnés et les
assure que le Saint-Esprit leur est donné pour sceller et
entretenir leur communion avec Dieu.

Si le Nouveau Testament ne fait expressément mention
que du baptéme de croyants aptes a confesser leur foi en
Jésus-Christ, le Seigneur mort et ressuscité, I'Eglise a
cependant pratiqué des le début du 2e siecle le baptéme
des petits enfants et depuis elle a continué a le faire. Il
existe non pas deux baptémes, mais deux accentuations
privilégiant chacune un aspect de l'unique baptéme
donné au nom du seul Esprit, du seul Seigneur et du seul
Dieu et Pére de tous.

Aux familles demandant le baptéme de leurs petits-
enfants, I'Eglise rappellera que leur démarche les engage
a témoigner, et en premier lieu devant ceux-ci, du
caractére absolument inconditionnel de la grdce de Dieu.
Elle leur dira aussi que ce don totalement gratuit et
antérieur a la conscience que leurs enfants peuvent en
avoir leur confére la responsabilité de révéler a ceux-ci
I'amour dont ils sont aimés et auquel ils auront un jour a
répondre personnellement. La communauté locale tout
entiére, par sa maniére de croire et de vivre I'Evangile,
ainsi que par sa priére et son enseignement, est
évidemment co-responsable de cette révélation du sens du
baptéme des petits enfants.

Aux familles qui auront préféré que leurs enfants de
demandent eux-mémes a étre baptisés lorsqu'ils seront
devenus spirituellement capables de le faire, I'Eglise
donnera également l'assurance de sa solidarité avec elles
dans leur espérance, leur priére et leur témoignage. Si ces
familles le souhaitent, I'Eglise accueillera joyeusement
leurs enfants dans son sein par une bénédiction prononcée
au nom du Seigneur. Le jour ou I'Eglise recevra de ces
enfants, quel que soit I'dge qu'ils auront alors atteint, la
demande d'étre baptisés, elle les exhortera a demeurer
fermes dans la foi qu'ils confessent maintenant. Elle leur
dira expressément que leur baptéme est le signe de la
grdce de Dieu qui leur a été accordée et elle veillera
attentivement a ce que, en aucune maniere, le baptéme ne
puisse étre considéré comme une dignité a laquelle on
accéde au terme d'une expérience religieuse.

Le Synode reconnait que I'Eglise est responsable du
trouble qui s’est emparé de plusieurs de ses membres
devant la légéreté avec laquelle de nombreux baptémes
d'enfants sont aujourd'hui demandés et administrés. Il
comprend que certains chrétiens aient alors cherché a
retrouver le plein de sens de leur baptéme d'enfant dans
une confirmation de celui-ci par une immersion. Il estime
cependant que cette pratique est source d'ambiguité et
menace de division, quelle que soit la pureté des intentions
de ceux quiy ont eu recours. C'est par un renouveau de la
prédication et de la catéchése baptismales ainsi que de la
vie communautaire, recherché avec persévérance et en
communion avec toute I'Eglise de Jésus-Christ qui se
trouve affrontée aux mémes problémes, que se dissipera le
malaise actuel. Il deviendra alors possible de vivre avec
reconnaissance et joie, dans la conscience de leur
complémentarité et de leur unité fondamentale, les deux
pratiques du baptéme qui menacent aujourd'hui de
diviser I'Eglise quand elle est tentée de les opposer l'une a
lautre.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

deuxieme entrevue, Celle-ci peut avoir lieu avec d'autres
parents et conduire a des baptémes groupés.

4. Lors de l'entretien prébaptismal, auquel on associera si
possible les parrains et marraines, la liturgie sera lue et
expliquée. Ainsi les parents, parrains et marraines prendront
réellement connaissance des engagements que I'Eglise leur
demande et de la foi qu'elle professe. On leur remettra, a cette
occasion ou lors de la cérémonie du baptéme. Le « memento »
publié par 'ECAAL. Dans le cas d'une catéchése prébaptismale
groupée. La présence d'un membre du Conseil presbytéral lors
de l'entretien est souhaitable.

5. L'Eglise demande aux parrains et marraines I'engagement
de veiller avec les parents a l'éducation de l'enfant dans la foi
évangélique.  Ce  souci dirigera le  choix des
parrains/marraines avant toutes autres considérations. On
tiendra a ce qu'ils soient de religion chrétienne et au moins la
moitié d'entre eux de confession protestante (remarque :
mesure abrogée en 1989). Le pasteur. Aprés consultation du
Conseil presbytéral peut refuser des parrains/marraines dont
l'indignité est notoire et en proposer éventuellement d'autres.
Choisis parmi les membres actifs de la communauté.

6. L'Eglise pourra ajourner le baptéme

a) lorsqu’apres entretien, les parents préférent retarder le
baptéme jusqu'au jour ot l'enfant sera capable de confesser
lui-méme sa foi : en effet. Nous n'avons pas a exercer de
pressions sur les parents qui ne font pas baptiser leurs enfants
ou qui y renoncent d la suite de l'entretien baptismal,

b) lorsque les parents refusent les engagements et récusent la
foi chrétienne ; dans ce cas, il n'est pas sage que le pasteur
prenne seul la responsabilité d'un report du baptéme : le
Conseil presbytéral doit partager la décision.

7. L'Eglise célébre normalement le baptéme lors d'un culte
public. Le baptéme est en effet étroitement lié a la vie
communautaire de la paroisse locale. Les membres de la
communauté se remémorent alors leur propre baptéme et
accueillent dans leur communion les nouveaux baptisés. Une
participation active des parents a la cérémonie est
souhaitable (récitation du credo, engagement pris). Un
baptéme d'urgence célébré a I'hdpital ou en famille sera suivi
d'une présentation de l'enfant a la paroisse.

8. L'Eglise dans certains cas pourrait regrouper les baptémes.
En effet, I'Eglise ancienne avait concentré tous les baptémes
lors d'un culte solennel célébré dans la nuit de Pdques et
rappelait ainsi aux baptisés le fait de mourir et de ressusciter
avec le Christ. 1l ne s'agit pas de proposer un retour pur et
simple a cette tradition, mais dans les grandes paroisses un
regroupement des baptémes peut paraitre judicieux, disons a
un rythme de tous les deux mois environ. Nous y voyons deux
avantages : d'une part la communauté cultuelle ne se lasse pas
d'une répétition fréquente de célébrations baptismales,
d'autre part les dimanches prévus peuvent revétir un
caractere plus festif (participation de la jeunesse, par le chant,
avec refrains repris par la communauté. etc....).

9. L'Eglise n'oubliera pas d'annoncer aux fidéles le sens du
baptéme comme signe et sceau d'une vie nouvelle dans la
communion de Jésus-Christ. Le 6éme dimanche apreés la
Trinité est particuliérement approprié a cet effet, ainsi que les
cultes de baptémes groupés, la ot ils ont lieu.

10. Notre Eglise ne peut pas autoriser ses pasteurs a refuser a
des chrétiens confessant leur foi et demandant le baptéme
pour leurs enfants d'accéder a leur désir. Elle ne peut pas
admettre de la part de ses ministres une opposition de principe

Mis a jour 08/2022

En conséquence, le Synode de I'E.R.A.L., s’il encourage la
poursuite de toutes les recherches d’ordre théologique et
liturgique sur le baptéme, estime suffisant d’affirmer a
nouveau la position qu’il avait exprimée a Thionville dans
sa session du 21 novembre 1965, en accord avec la
décision n° 16 du Synode national de I'E.R.F. du Chambon-
sur-Lignon de 1951. Il déclare également a nouveau son
attachement au texte d'accord luthéro-réformé (adopté
parle Synode de I'E.R.A.L. en 1967) sur le baptéme au nom
du Pere, du Fils et du Saint-Esprit.

En résumé,

1) L'E.RA.L. reconnait que le baptéme peut étre donné a
des dges divers : elle reste fidele au baptéme des petits
enfants, sans pour autant le privilégier par rapport a
d’autres pratiques : baptéme d'enfants conscients, de
catéchuménes ou d'adultes ; cette diversité est une
richesse.

2) Le Synode encourage des célébrations a date fixe
regroupant plusieurs baptémes : de la sorte leur
préparation pourra elle aussi étre communautaire.
Ces journées seront des fétes pour la paroisse comme
pour les familles.

3) Le baptéme peut étre pratiqué soit par immersion,
soit par aspersion : dans les deux cas, il a la méme
valeur.

4) Pour ceux qui, ayant été baptisés comme enfants,
souhaitent manifester leur consécration renouvelée
au Seigneur, le Synode demande que soient
recherchés des signes moins ambigus que
I'immersion, par exemple l'imposition des mains
apreés confession publique de la foi. Dans l'espoir du
jour ou un accord sera acquis sur ce point, et par
amour pour ceux qui désirent absolument confirmer
leur baptéme d’enfant par une immersion
conformément au protocole d'accord de 1'Union de
priére de Charmes avec I'E.R.F,, le Synode souhaite
qu'une clarification théologique de cette pratique soit
étudiée. 1l souhaite également que leur décision soit
portée a la connaissance de leur paroisse.

5) Toute paroisse de I'E.R.A.L. doit offrir a ses fidéles la
possibilité du baptéme des enfants ou de leur
bénédiction et du baptéme des adultes.

6) Tout pasteur de I'E.R.A.L. doit reconnaitre la validité
du baptéme des petits enfants. Au cas ot un pasteur
souhaiterait étre dispensé de l'obligation de baptiser
des petits-enfants, sa demande, examinée par le
Conseil Synodal et la Commission des Ministeres, sera
soumise a la décision du Synode.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

au baptéme des petits enfants.

11. Dans le cas d'un baptéme différé, celui-ci devrait étre
célébré a Il'dge ou l'enfant ferait normalement sa
confirmation, voire a I'dge adulte, lorsqu’apreés une catéchese
sérieuse l'intéressé est prét a suivre Jésus-Christ.

12. La coexistence entre baptéme d'enfants et baptémes
d’'adultes doit étre considérée comme normale. Elle est sans
doute appelée a devenir de plus en plus courante au sein de
nos communautés, au fur et a mesure ou celles-ci se
distingueront du corps social d'une population de tradition
chrétienne.

13. Dans le cas ou des parents incrédules s'en remettent
sincéerement a l'Eglise malgré leur ignorance et leur doute, et
dans le cas ou des chrétiens scrupuleux de leurs devoirs ne
veulent pas décider a la place de leurs enfants. Nous proposons
une cérémonie d'accueil des enfants au sein d'un culte public,
qui serait comme la premiére étape de leur prise en charge par
I'Eglise en vue de leur baptéme futur. Canevas liturgique de la
cérémonie d'accueil : Annexe Il (L/3-B *302 1/93). Il est clair
que l'accueil n'est pas l'équivalent d'un baptéme et que la
qualité de membre de la paroisse avec ses droits et ses devoirs
reste liée au baptéme.

14. L'Eglise affirme que le baptéme est un acte unique qui ne
peut étre répété. En conséquence nous reconnaissons le
baptéme célébré dans les autres Eglises chrétiennes au nom
du Peére, du Fils et du Saint-Esprit, et nous refusons tout ce qui
pourrait étre un rebaptéme.

15. Le Consistoire Supérieur estime qu'une célébration
oecuménique du baptéme est incompatible avec le principe de
la reconnaissance réciproque des baptémes. Si le baptéme
pratiqué dans l'autre confession est reconnu comme vrai, cela
doit suffire. Une participation du ministre de l'autre
confession a la célébration du baptéme est de ce fait, a exclure.

16. Le réexamen de notre pratique baptismale exigera une
discipline plus grande de la part des pasteurs pour qu'ils
agissent de concert avec I'Eglise dans son ensemble et qu'ils
prennent leurs décisions sur une base communautaire.

Annexe I

Exemple d'un texte a remettre aux parents lors de l'inscription
de leur enfant en vue d'un baptéme.

Vous étes venus inscrire votre enfant pour le baptéme.

Nous prenons votre démarche au sérieux et nous voulons y
réfléchir avec vous.

Pourquoi baptiser votre enfant ?

On dit souvent :

e Chez nous, ¢a s'est toujours fait ....

e Je suis baptisé, je veux que mon enfant le soit aussi ...

¢ Que diraient ses grands-parents, si nous ne le faisions pas
baptiser ...

e Comme ¢a il n'aura rien a nous reprocher

Ces raisons ne suffisent pas pour que l'Eglise accepte de
baptiser.

Certains font baptiser leur enfant quand il est tout-petit,
d'autres attendent plus longtemps. Des parents pensent qu'il
vaut mieux laisser les enfants libres de choisir eux-mémes s'ils
veulent étre baptisés ou non. Et vous, qu'en pensez-vous ?

Nous croyons que Dieu nous aime

Jésus-Christ nous I'a dit et il nous en a donné les preuves,

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

N'a-t-il pas passé sa vie a aimer les hommes ?
N'a-t-il pas été parmi eux un « ferment » de justice et de paix ?

Un jour il a rencontré Pierre, André, Jacques. Jean ....

Il les a invités a le suivre, a lui faire confiance et a s'unir entre
eux avec lui. Ils ont répondu « oui » a son appel : ils sont
devenus ses amis, les amis de Dieu. Ainsi a commencé I'Eglise
du Christ.

- Aujourd'hui encore Jésus-Christ appelle les hommes a croire
en lui et a le suivre, a entrer dans l'amitié de Dieu et a se
rassembler en Eglise, pour étre comme lui, avec lui, lumiére du
monde, sel de la terre.

dans leur famille.

dans leur quartier.

dans leur entreprise, leur bureau,

dans leur pays.

entre les peuples

ferment de fraternité et de justice, d'amitié et de paix.

- Voila ce a quoi sont appelés ceux qui demandent le baptéme.
Un baptisé, un chrétien, c'est quelqu'un qui croit que Dieu
aime les hommes, et c'est quelqu'un qui accepte librement
d'entrer dans I'Eglise pour devenir un instrument de l'amour
de Dieu.

Est-ce bien cela que vous voulez pour votre enfant ?

Souhaitez-vous sincérement qu'il soit un instrument de
l'amour de Dieu parmi les hommes ? Vous le savez bien, votre
enfant ne peut choisir lui-méme. Il est encore inconscient. Il
aura tout a découvrir de la vie de I'amour de Dieu....

Il faudra lui faire connaitre Jésus-Christ, lui apprendre a vivre
sa vie en chrétien, en ami de Dieu et des autres.

Vous engagez-vous a l'aider ?

Demander le baptéme pour un autre que soi, c'est s'engager a
l'aider pour qu'il devienne ferment d'amitié et de paix, avec les
chrétiens unis au Christ dans I'Eglise, au milieu des hommes,
dans le monde. Dés le premier dge de votre enfant, vous étes
les premiers et principaux responsables de son éducation. Nul
ne peut vous remplacer.

On ne devient pas chrétien en un jour. Ce n'est pas facile. On
se pose des questions a tout dge. Mais des chrétiens, des
pasteurs peuvent vous aider.

Comme vous, nous désirons que votre enfant soit baptisé.
Comme vous aussi, nous voulons faire des choses vraies.

Aussi nous vous demandons : maintenez-vous votre décision
de faire baptiser dés maintenant votre enfant ?

Apreés avoir lu ce dépliant et vous étre interrogés en toute
conscience, vous pouvez vous engager vis-d-vis de votre
enfant.

Mais si vous jugez plus loyal de réfléchir encore, nous vous
proposons de vous aider. Et si vous ne faites pas baptiser votre
enfant tout de suite, sachez que nous conservons son
inscription comme « candidat au baptéme ».

Nous vous invitons a réfléchir a ces questions qui nous
tiennent a cceur (soit) et nous viendrons vous rendre visite le

(soit) et nous vous demandons de participer a une rencontre
avec d'autres parents qui demandent le baptéme d'un enfant.
le...

L'Eglise de..................... vous salue.

(Texte tiré de l'ouvrage collectif : Ils demandent le baptéme de
leur enfant. collection «Parole et Mission», n® 10. Paris, Cerf. 1966)

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Annexe II- Canevas liturgique de la cérémonie d’accueil
L Introduction

(Pour éviter toute confusion, il est opportun de ne pas faire
coincider dans le cadre d'un méme culte une cérémonie
d'accueil avec un baptéme).

(Les parents se sont avancés avec l'enfant et se tiennent
devant l'autel) :

Soyez tres cordialement les bienvenus, mes fréres, dans cette
maison de priére.

Vous avez demandé a I'Eglise ici rassemblée d'accueillir votre
enfant N.... comme signe de votre reconnaissance et d'appeler
sur lui et votre famille la bénédiction de Dieu. Soucieux de lui
laisser la pleine liberté de ses engagements personnels et de
recevoir un jour le baptéme en pleine connaissance de cause,
vous avez décidé de renoncer a son baptéme maintenant.

Nous vous rappelons le jour oti vous avez demandé et regu la
bénédiction de Dieu sur votre foyer. Dieu vous a donné cet
enfant comme un signe de cette bénédiction. Dans la
reconnaissance (et la foi) vous voulez confier son existence aux
mains souveraines de son Créateur, aux mains bienfaisantes
de son Sauveur et a l'action vivifiante du Saint-Esprit. Vous
affirmez ainsi que votre intention est d'élever votre enfant
selon la volonté de Dieu. de qui vous attendez les forces
nécessaires a cette éducation.

Avec vous I'Eglise se considére comme responsable de son
éducation chrétienne, afin qu'il apprenne a connaitre Jésus-
Christ, qu'un jour il demande lui-méme le baptéme et s'engage
personnellement au service du Seigneur. (C'est dans la famille
que, avant tout autre enseignement, il entendra prononcer le
nom de son Sauveur et apprendra ses premiéres priéres. Ainsi
la communauté familiale sera pour lui la premiére école de sa
vie chrétienne).

Ensemble, Eglise et famille. nous veillerons donc a ce que cet
enfant recoive, avec tout ce dont il a besoin. L’evangile de
Jésus-Christ. Ensemble nous demanderons a Dieu qu'il le
tienne toujours sous sa garde.

II. Lecture de la bible

Psaume 115 ; Evangile selon Saint Jean, chap. 15 (extraits).
IL. Confession de foi

(sielle n'a pas été prononcée a un autre endroit).

IV. Engagement

Vous, les parents de cet enfant, voulez-vous aider I'Eglise
dans sa charge missionnaire et éducatrice ? (ou autre
formule : voulez- vous, avec lI'Eglise, exercer la charge
d'élever chrétiennement votre enfant ?)

(les parents répondent : OUI)
Dieu vous donne la force de tenir votre promesse.

V. Priére de louange, d'action de grdce et d'intercession.
VI. Bénédiction

La cérémonie se placera de préférence avant la priere finale
du culte, en sorte que les louanges et les requétes de l'accueil
fassent corps avec cette priére, et que la bénédiction sur le
groupe s'intégre dans celle prononcée sur toute l'assemblée.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

Demandes de radiation du reqgistre du baptéme

Des demandes de radiation du registre de baptéme sont parfois adressées. L’Eglise doit faire mention dans ses
registres de la demande d’une personne qui souhaite étre radiée du registre des baptémes mais ne peut pas effacer
de ces registres le baptéme de cette personne. Si la demande est adressée par courrier, que le demandeur justifie de
son identité et qu'il est majeur (copie de la piéece d’identité jointe), nous invitons a adresser la réponse suivante :

« Le/la président(e) du Conseil presbytéral de la paroisse de ............. a pris note de la volonté de M/Mme..................... exprimée
dans le courrier du .../.../... d’étre radié(e) du registre des baptémes.
En réponse a sa demande, cette volonté a été inscrite en marge du registre des baptémes. »

(Date et signature)

Une copie de 'acte le concernant, avec la mention en marge, sera adressée au demandeur, dans un délai maximal de
2 mois a compter de la réception de la demande.

Il n’est en revanche pas possible de répondre favorablement aux demandes de reniement ou d’effacement des registres
car le baptéme constitue un fait dont la réalité historique ne peut étre contestée (cf. décision de la Cour de cassation
du 19 novembre 2014).

Pour aller plus loin :

e Surlaviolation de la vie privée : La Cour de cassation, dans un arrét du 19 novembre 2014 a estimé qu’un
registre qui porte la mention d’un baptéme ne viole pas les dispositions de I'article 9 du Code civil relatif a la
vie privée car sa consultation n’est ouverte, les intéressés mis a part, qu’aux ministres du culte, eux-mémes
tenus au secret.

e Surl’application des dispositions de la loi n°78-17 du 6 janvier 1978 relative a I'informatique, aux fichiers
et aux libertés : Lors de lintroduction, en 1978, de la loi « Informatique et Liberté », un registre de baptéme
pouvait étre considéré comme le recueil d’enregistrement d’un acte « ayant un lien direct avec I'objet statutaire
de I'association a caractére religieux, philosophique, politique ou syndical » et donc non susceptible de contrdle
de la part de la Commission Nationale Informatique et Liberté. Suite a la transposition de la Directive
européenne et aux modifications introduites par la loi n° 2004-801 du 6 aolt 2004 sur le traitement des données
personnelles, la version consolidée de la loi du 6 janvier 1978 prévoit la protection des données personnelles,
un droit d'acceés et de rectification des données, le principe du consentement, ... Dans son arrét du 19 novembre
2014, la Cour de cassation a cependant estimé que, dés lors qu’il a été fait droit a une demande de radiation
de la mention du baptéme sur un registre, il n’est pas porté atteinte aux dispositions de la loi du 6 janvier 1978.

> ENSEIGNEMENT RELIGIEUX

Le service de la catéchése de 'UEPAL est chargé, entre autres, de la mise en place de I'enseignement religieux dans
les écoles, les colleges et les lycées des trois départements du Haut-Rhin, du Bas-Rhin et de la Moselle. Il lui appartient
d’organiser les formations permettant aux catéchétes et aux pasteurs d’assurer I'enseignement religieux, aprés
validation par les commissions d’agrément respectives.
Les candidats pasteurs ont a suivre une formation en 3 étapes :

1) Le module pédagogique du Dipléme Universitaire en théologie protestante,

2) La préformation avant emploi pour les initier au monde de I'éducation et a ses pratiques avec en particulier un

stage de 8 semaines consécutives auprées d’'un formateur,
3) Une année de stage de 2 ou 3 heures d’enseignement par semaine dans le leret le 2na degré, suivi d’'un bilan.

Des formations continues (biblique, théologique, pédagogique) sont proposées chaque année. C’est le service de la
catéchese qui propose a I'administration scolaire le nom des intervenants du primaire et du secondaire. Puis ils sont
nommeés par les instances académiques.

Le décret n° 2012-871 du 11 juillet 2012 et un arrété du 11 juillet 2012 limitent de maniére tres précise le nombre
d’heures de cours que peuvent assurer les vacataires, donc aussi les pasteurs. Le plafond est fixé a 150 heures par
année scolaire, soit un maximum de 4 heures par semaine sur la base d’'une année scolaire de 36 semaines, primaire
et secondaire confondu.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

> CATECHESE - CONFIRMATION

En juin 2016, 'assemblée de I'Union a consacré une large séquence a la catéchése. Le texte alors travaillé a été
renvoyé au Conseil plénier pour étre finalisé. En décembre 2016, le Conseil plénier de I'Union a adopté le texte
présentant les fondamentaux de la catéchése.

Dispositions UEPAL

La catéchése en UEPAL
Texte adopté par le Conseil plénier de 'UEPAL de décembre 2016

Préambule

L’action catéchétique constitue I'un des axes essentiels de la mission de I'Eglise, et de ce fait s’inscrit tout naturellement dans
la maniére dont 'UEPAL et les Eglises qui la composent, cherchent aujourd’hui a répondre a leur vocation ecclésiale. Elle ne
saurait étre congue en dehors des réflexions ecclésiologiques et orientations stratégiques de 'UEPAL. Par conséquent, 'action
catéchétique ne peut étre pensée et menée que dans I'abandon de la logique de desserte ecclésiale centrée sur elle-méme et
sur le réle du pasteur et dans I'engagement au profit d’'une Eglise de témoins qui mobilise et forme tous ses membres pour
porter, bien au-dela d’elle-méme, 'Evangile et la Parole qui la font vivre. Dans leur catéchése, nos Eglises sont appelées a
mieux intégrer le fait que cette volonté d’évangéliser est aujourd’hui mise en ceuvre dans un monde sécularisé ou désormais,
non seulement des enfants mais aussi un nombre significatif d’adultes n’ont eu aucun contact avec 'Eglise ou la foi chrétienne.
L’action catéchétique s’inscrit donc naturellement dans un « aller vers » pour témoigner au cceur du monde. Elle est invitée
a mobiliser des trésors de créativité pour proposer une offre diversifiée, adaptée a tous les dges de la vie. Elle ne saurait plus
étre imaginée en dehors d’une proche collaboration entre pasteurs et laics. Cette mutation est en cours, le présent rapport
veut l'accompagner et l'encourager.

Les fondamentaux de la catéchése

L’action catéchétique de I'Eglise répond a une nécessité, un impératif de la foi chrétienne. Elle met en ceuvre ce qui est au
coeur méme de sa mission : 'annonce de 'Evangile de Jésus-Christ @ méme de susciter la foi. De fait, la catéchése ne saurait
se faire que dans un esprit de gratuité, de service et de liberté. Par la catéchése, I'Eglise cherche a permettre une premiére
rencontre qui ouvre a d’autres rencontres. Elle souhaite ainsi éveiller et accompagner la quéte spirituelle de toute personne.
Elle suscite et re-suscite le lien avec Dieu et les autres tout au long de la vie. Elle veut offrir aux enfants, aux jeunes et aux
adultes I'occasion d’étre touchés par une Parole qui étonne et interroge, qui mobilise et encourage, qui guide et envoie. En
catéchisant, elle souhaite transmettre I'amour de I'Evangile de Jésus-Christ, I'espérance pour I'Homme et le monde, la
confiance en Dieu, I'exigence de 'amour du prochain @ méme d’engendrer une éthique.

Le terme « catéchése » vient d'un mot grec qui signifie instruction, enseignement oral et accompagnement spirituel. La
catéchese est I'ensemble des actions permettant d’ouvrir les enfants, les jeunes et les adultes a la foi chrétienne. D’'une
catéchese de la transmission de connaissances bibliques et doctrinales sur le modéle mafitre/éléve (sachant/apprenant), on
est passé a une catéchese du chemin, c’est-a-dire une catéchése de I'accompagnement et de I'expérimentation.

A ce titre, catéchiser, c’est accueillir et accompagner les enfants, les jeunes et les adultes en leur offrant un espace de rencontre
et de partage qui leur permette de :

» appréhender la dimension spirituelle de leur étre, de bénéficier d'un accompagnement dans leur recherche et ainsi
de cheminer dans la foi. Pour la catéchése, il s’agit de :
= éveiller a la foi dans un langage, un vécu et des contenus adaptés aux différents dges
= accompagner le questionnement existentiel et aider a trouver des réponses personnelles
= offrir des rites de passage pour chaque étape de la vie
= témoigner de ce qui porte les croyants et vivre des temps forts de communion ;

» acquérir des connaissances historiques, une culture biblique et religieuse. Pour la catécheése, il s’agit de :
= transmettre une culture biblique
= sensibiliser a une lecture plurielle et critique de la Bible
= découvrir les fondamentaux de la foi chrétienne
= découvrir les grandes religions du monde, leurs croyances, leurs principes et leurs langages symboliques ;

> apprécier la dimension relationnelle et communautaire de la foi chrétienne. Pour la catéchese, il s’agit de :
= permettre l'expérimentation de la rencontre et du partage dans le cadre d’une vie de groupe ot s’incarne le message
et les valeurs de I'Evangile
= favoriser le débat sur des questions existentielles, éthiques et sociétales

Cf. a ce sujet le préambule intitulé « repéres théologiques et ecclésiologiques » du document Le service de catéchese de ["'UEPAL, missions et perspectives de juin
2012.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Mis a jour 08/2022

= proposer aux jeunes de devenir acteurs de projets d vivre ensemble entre jeunes, au sein de la paroisse et dans la société
= proposer des temps de recueillement et de célébrations communautaires ;

> construire leur identité religieuse en référence a la tradition protestante. Pour la catéchese, il s’agit de :
= jnitier aux fondamentaux et aux grands principes de la foi protestante
= aider les catéchumeénes a appréhender leur identité religieuse et de les accompagner vers une acceptation choisie et

éclairée de cette identité

= construire le sentiment d’appartenance a une communauté, a la famille protestante
= développer un esprit d’ouverture et de dialogue, notamment dans le domaine de la rencontre cecuménique et

interreligieuse ;

» ouvrir I'horizon de leur vocation personnelle a un esprit de service aupres de tous les humains et de se sentir envoyés

vers eux. Pour la catéchese, il s’agit de :

= permettre une approche de I'éthique protestante et de la question du témoignage
= favoriser la construction de la vocation citoyenne et d’un esprit de fraternité (respect mutuel, ouverture au monde)

= sensibiliser a I'autre et I'envoyer vers les autres (diaconie)

= permettre de faire I'expérience de la solidarité et offrir 'opportunité de mettre en pratique le message évangélique a

travers un projet social ou humanitaire.

Dispositions EPCAAL

La catécheése - les textes de base
Résolution du consistoire supérieur de 1982

Ensa séance du 6 et 7 février 1982, le Consistoire Supérieur a pris
connaissance des rapports des inspecteurs ainsi que de la
synthése établie par la Commission Régionale de la Catéchése a
partir des réponses des pasteurs au questionnaire sur la
catéchese (loi 1981). Ces rapports interpellent. L'Eglise par le
constat d'un malaise ressenti actuellement dans ce domaine qui
constitue une partie essentielle de sa mission. Dans la perspective
d'une catéchése missionnaire, celle-ci est en méme temps :

- éveil a la foi dans une rencontre avec Jésus-Christ.

- pratique de la vie communautaire.

- apport de connaissances bibliques et doctrinales.

Car la Parole de Dieu découverte et partagée dans une
communauté d'enfants et d'adultes est porteuse de vie et
d'espérance.

Le Consistoire Supérieur exhorte les paroisses et toutes les
instances concernées a mettre ces objectifs en oeuvre en tenant
compte :

- des mutations de la société dans laquelle adultes et jeunes sont
engages.

- d'une approche globale de la personne dans son milieu et son
vécu journalier.

- de la nécessité de faire participer les jeunes a I'élaboration d'un
projet d'Eglise.

Une cohésion entre la catéchése familiale, paroissiale et scolaire
est indispensable dans son esprit et dans ses méthodes. Elle
nécessite :

-un dialogue avec les parents pour les aider dans leurs
problémes et les inciter a prendre au sérieux leurs
responsabilités dans leur tdche éducative.

- une continuité dans les perspectives et les méthodes employées,
une participation de laics engagés dans la vie, une ouverture a
I'Eglise qui dépasse les limites de la paroisse locale.

- une présence de qualité a l'école tenant lieux compte des
situations locales : enseignement, aumoneries, dialogue avec le
corps enseignant.

Dispositions EPRAL

La catéchese
les textes de base Enfants et jeunes aujourd’hui
- L’église d’aujourd’hui et de demain (1981)

L Notre projet catéchétique

Le Synode s'est d'abord interrogé sur l'objet de la
catéchése. Devant la diversité et la richesse des projets
catéchétiques vécus par les uns et les autres au sein des
paroisses, il ne semble pas souhaitable de formuler un
projet unique, tout en mettant l'accent sur quelques
points qui nous paraissent essentiels :

- Ne faut-il pas que la catéchése soit avant tout rencontre
avec Jésus-Christ, promesse de libération, a recevoir
toujours a nouveau, au travers de la vie de chaque jour ?
De ce fait, la catéchése devient porteuse d'espérance, aussi
pour tous ceux qui se sentent rejetés, quel que soient leur
dge et leur milieu de vie. Elle nous tourne vers un avenir
toujours ouvert.

- La catéchése doit se vivre avant tout dans l'écoute et la
rencontre de l'autre, dans la découverte de la richesse
d'un groupe. Il s'agit, a partir de cette expérience, de saisir
la dimension d'une communauté plus vaste, ou enfants et
adultes se sentent tous membres d'un méme peuple, le
peuple de Dieu.

Comment, dans cette communauté, les uns et les autres
savent-ils s'accueillir, s'écouter par-dela les cloisons les
plus diverses {générations, conditions sociale et scolaire,
lieux de vie, etc..) ?

- La catéchése doit aider enfants et adultes a prendre
conscience de leur appartenance a I'Eglise Universelle et
des responsabilités qui en découlent.

- Ne faut-il pas, en vue de l'éveil de la foi, diversifier nos
approches en encourageant toute expression a travers la
liturgie, les symboles, les gestes, et toute forme originale
de célébrations ?



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

La fonction catéchétique de l'église implique que tous ceux qui
l'assument : pasteurs, enseignants, catéchétes et parents se
laissent interpeller les uns par les autres et recherchent la
concertation. En conséquence, le Consistoire Supérieur demande:

Aux paroisses :

- de trouver des approches nouvelles qui permettent aux parents
de mieux assumer leur fonction éducative.

- de susciter des rencontres de parents

- de développer une présence de I'Eglise aupres des jeunes de tous
dges (culte de famille et dans les familles, Ecole du Dimanche,
clubs bibliques, etc.).

- de veiller a ce qu'un débat sur la catéchese s'instaure
régulierement dans les assemblées paroissiales.

- d'inclure dans leur budget un poste pour la catéchése (matériel
et formation).

Aux pasteurs :

-de consacrer le temps nécessaire a leur formation pédagogique
et a la préparation de leur travail catéchétique.

- d'associer davantage les laics a toute la catéchese et de se
soucier de leur formation.

Au directoire :

- d'inciter les Consistoires et les secteurs a étre le lieu de
concertation entre les parties prenantes de la catéchese
(parents, jeunes, conseillers presbytéraux, enseignants,
catéchétes, mouvements, pasteurs...)

- de mettre en place des "Conseillers" qui auront pour tdche de
préparer et d'accompagner les pasteurs et les catéchétes
- dans un souci de service aupres des jeunes, de développer les
auméneries scolaires
- de dégager les moyens nécessaires, pour soutenir et renouveler
les Ecoles du Dimanche, clubs bibliques, etc...

- d'entrer en relation avec la Faculté de Théologie et les divers
organismes d'Eglise compétents, en vue d'une coordination de la
formation pédagogique et catéchétique
- de veiller avec la Commission Régionale de la Catéchése a la
mise en oeuvre et aux implications de ces recommandations

Au conseil scolaire :
- d'évaluer les différents aspects du Statut Scolaire ainsi que
ses perspectives d'évolution.

La catéchese
Consistoire Supérieur en novembre 1989

I La catécheése

Dieu aime toute personne quels qu'en soient la situation, I'dge et
les capacités humaines. La catéchése doit inlassablement
expliquer ce grand projet d'amour.

Nous référant aux résolutions adoptées par le Consistoire
Supérieur en février 1982 a Hoenheim, nous disons que :

1. La visée de la catécheése est :

- éveil a la foi dans la rencontre avec Jésus-Christ, -

- pratique de la vie communautaire, -

- apport de connaissances bibliques, doctrinales et ecclésiales, -
- découverte d'attitudes de partage, d'amour (diaconie, Eglise
universelle, ouverture a la société).

2. Les exigences de la catéchése sont triples :
L. Elle est globale : elle prend en compte la totalité de la
personne dans son milieu et son vécu.

Mis a jour 08/2022

II. Aux paroisses

le Synode demande :

- Un large décloisonnement de la catéchése paroissiale
dans la perspective d'une catéchése continue et vécue en
équipe ou chacun apporte son témoignage (jeunes,
adultes, couples, pasteurs, auxquels seront associés des
membres d'organismes et de groupes tels que la Cimade,
le OEFAP, le Conseil et les Commissions Missionnaires,
I'ACAT, les Foyers Mixtes, les Mouvements de Jeunesse,
etc....).

- Une prise de conscience de la dimension diaconale de
I'Eglise, dont les oeuvres et mouvements sont le signe
concret sur le territoire méme de nos paroisses.

- Une large aide aux parents en vue de permettre a ceux-
ci de mieux assumer leur responsabilité d'éducateurs
chrétiens.

- Un soutien spirituel et matériel accru de I'équipe des
catéchétes (cf. texte sur le Ministére Catéchétique voté en
1971).

- lerecrutement, la formation et le perfectionnement des
catéchétes en vue d'une catéchese de qualité qui mette en
valeur les points essentiels de la foi chrétienne.

- L'échange d'expériences vécues et la possibilité de
rencontres au niveau des paroisses, des secteurs, des
Consistoires.

- Une réflexion et une expérimentation progressive de
I'accueil des enfants a la Céne, afin que celle-ci puisse
devenir la féte de toute la communauté.

Le Synode demande en outre aux paroisses :

-de s'interroger sur la présence de I'Eglise a I'école
-d'étre a l'écoute des problémes des .autres et d'avoir a
leur égard un souci d'accompagnement

-d'instaurer un dialogue avec le corps enseignant sur
notre place et notre tdche en tant qu'Eglise aupreés des
éleves

-de mettre en valeur la signification de la catéchése
scolaire.

-en replacant l'enseignement biblique dans son contexte
culturel,

-en abordant les problémes d'éthique, les questions
existentielles et celles que l'actualité et la société leur
posent,

- en témoignant de la vision chrétienne du monde et de
I'homme

- de multiplier les expériences d'aumoéneries dans les
lycées chaque fois que cela est possible et la otl cela se
révéle utile pour compléter ou remplacer les "cours de
religion”

- de développer les expériences de catéchese
oecuménique dans toute la clarté nécessaire, tout en
souhaitant une meilleure définition de notre spécificité

protestante
- de créer des lieux ou la catéchése prenne plus
particuliérement  une  dimension  missionnaire

{auménerie auprés des éléves du technique, clubs
d'enfants dans les milieux déchristianisés, etc.).

III. A la commission régionale de la catéchése

Le Synode demande :

- d'intensifier son réle de stimulateur, de plaque
tournante sur toutes les questions au sujet desquelles il
vient d'interpeller les paroisses.

- de susciter davantage de rencontres et d'élaborer des
documents; ainsi elle communiquera mieux le fruit des



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

II. Elle est continue :

- au niveau des méthodes, des démarches et des contenus,

- dans le temps (fin de catéchisme ne signifie pas fin de
catécheése).

III. Elle est cohérente : elle suppose un projet catéchétique,
nécessite une concertation entre ses divers acteurs intervenant
dans les différents lieux catéchétiques et appelle une évaluation.

3. Etapes

Nous croyons que l'enfant est une personne en devenir comme
nous tous et que la catéchése doit permettre d'en prendre
conscience. Nous distinguons les étapes suivantes :

lere étape : en régle générale une catéchése baptismale qui
consisteen :

- entretien(s)pré-baptismal(ux) avec les parents, marraines et
parrains,

- soirées "formation” au niveau des paroisses, des consistoires ou
des secteurs pour les parents, grands- parents, marraines et
parrains,

- cultes d'anniversaire de baptéme.

2éme étape : catéchése de l'enfance :
- école du dimanche ou club biblique,
- enseignement religieux dans le primaire.

3eme étape : catécheése de la pré-adolescence :
- petit catéchisme,

- catéchisme paroissial,

- enseignement religieux dans les colléges

4éme étape : formation continue pour la vie chrétienne :
- groupe de jeunes, *

- enseignement religieux dans les lycées-aumoneries,

- réunions adultes-jeunes,

- formation d'adultes.

4. Les acteurs

Les acteurs de la catéchése sont les familles, les enseignants, les
catéchétes et les pasteurs. Cela implique qu'ils se laissent
interpeller les uns par les autres en consacrant le temps
nécessaire a la formation et a la préparation de leur travail
catéchétique et en suscitant des approches nouvelles et des
rencontres.

4.1. La famille.
L'Eglise prend au sérieux la demande baptismale des familles ou
leur choix de différer le baptéme. Elle les accompagne toutes.

4.2. Le pasteur

a) il oeuvre avec un groupe catéchétique comprenant des
couples, des animateurs et des responsables de paroisse.

b) il poursuivra sa propre formation et veillera a celle des
catéchétes et responsables.

4.3. Les catéchetes

L'Eglise veille a leur recrutement et a leur formation
pédagogique et catéchétique ainsi qu'a la cohérence entre les
divers lieux ol ils interviennent.

4. 4. Les autres membres de I'Eglise (CF, responsables.)

IIs manifestent avec les familles, pasteurs et catéchétes la
présence de I'Eglise aupres des jeunes de tout dge et les aident a
y trouver leur place dés le plus jeune dge.

Mis a jour 08/2022

expériences en cours dans les diverses paroisses, en
particulier en ce qui concerne I'Ecole du dimanche, le
catéchisme et l'accueil des enfants a la Céne.

- d'inciter les catéchétes d'un méme secteur ou
Consistoire a se réunir réguliérement pour harmoniser
leur programme de travail (Ecole du dimanche,
catéchisme, catécheése paroissiale et scolaire) et
d'apporter a ces groupes de réflexion toute l'aide
technique et pédagogique nécessaire.

- d'avoir le souci d'apporter aux parents de jeunes
enfants par des rencontres et du matériel adéquat une
aide a l'éducation des tout-petits : ouverture a la foi dés
I'apprentissage de la parole et réponses aux questions
métaphysiques.

1V. Au conseil scolaire

Le Synode demande d'étudier dans le détail et de proposer
aux Eglises le moyen de mettre en cohérence les diverses
pratiques administratives actuelles en matiere de statut
scolaire, particuliérement sur les points suivants :

a. application du principe du volontariat pour
l'enseignement religieux des éléves-maitres dans les
Ecoles Normales, comme c'est déja le cas pour les
maitres des écoles élémentaires.

b. suppression de l'étiquette confessionnelle des postes
dans la procédure administrative des nominations
dans les départements du Rhin et de la Moselle.

c.généralisation de l'interconfessionnalisation des écoles
déja amorcée.

Catéchése et confirmation
(Synode de Bischwiller 1988

Le Synode de 1'ERAL se situe dans la continuité des
réflexions sur la catéchése des Synodes de Sainte-Marie-
aux-Mines en 1981, de Mulhouse en 1986, de Richemont
en 1987 et des Synodes des Jeunes de Strasbourg en 1987
et de Vigy en 1988.

L En ce qui concerne les contenus catéchétiques

Apreés avoir pris connaissance du travail de la CRC en vue
de doter nos deux Eglises de dossiers appelés "parcours
catéchétiques” cohérents selon les recommandations du
Synode de Sainte-Marie-aux-Mines 1981, il exprime sa
reconnaissance pour le travail accompli et encourage la
CRC a aller de l'avant en :
- menant a bien ce travail des parcours, -
- poursuivant activement la formation des catéchetes, -
- donnant la possibilité a tous de se familiariser avec ces
matériels et les adopter.
Le Synode souhaite que I'on parvienne dans un avenir
proche a une harmonisation compleéte des contenus de la
catéchése au niveau des Eglises en vue de développer la
mission commune, tant au plan de la catéchése paroissiale
que scolaire. Le Synode, persuadé que des reperes
bibliques et théologiques clairs et cohérents sont
indispensables. invite tous les partenaires de la catéchése
a s'associer a ce travail de clarification et de production
catéchétique mis en route depuis le Synode de Sainte-
Marie-aux-Mines.

IL. En ce qui concerne la confirmation

Le Synode voit dans la confirmation une proclamation
particuliérement festive de la communauté assemblée.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

5) Les contenus

La C.RC.,, mandatée par I'ECAAL et 'ERAL, propose des parcours
catéchétiques au niveau de la 2éme et de la 3éme étape (cf. plus
haut).

Elle a défini des orientations, tant au niveau de la démarche que
des contenus pour :

- les écoles du dimanche

- I'enseignement religieux dans les écoles élémentaires et
secondaires.

6) Moyens

a. Des lieux d'accueil agréables et un équipement correct

b. Des programmes et des parcours catéchétiques.

¢. Des moyens financiers a but catéchétique (matériel et
formation).

d. Dans chaque inspection une équipe d'animation catéchétique
qui, en liaison avec la C.RC., veille au suivi des orientations et
des décisions prises par I'Eglise toute entiére.

7) Le catéchisme paroissial

Le catéchisme est une étape dans ce cheminement de la foi. Il
importe donc, pour que ce cheminement puisse se faire, que notre
Eglise se dote d'un projet cohérent de catéchisme et forme des
personnes capables d'accompagner les jeunes dans ce
cheminement.

Il se dégage un consensus sur un contenu minimum général pour
le catéchisme paroissial ("grand” catéchisme) : la Bible, les
Sacrements (baptéme et Sainte Céne) et le culte, le Credo, la
priere, la loi, la Confirmation, notre Eglise et I'Eglise universelle.
Le catéchisme d'une durée minimale de 2 ans ne doit pas étre
suivi dans le seul but de la cérémonie de la confirmation, mais il
n'y a pas de confirmation sans catéchese.

IL. La confirmation

Le Consistoire Supérieur décide le maintien de la confirmation
comme une étape dans le cheminement catéchétique. La
demander reléve de la liberté des jeunes. Voici les raisons :

- I'importance des rites de passage, -

- il est bon de susciter chez l'enfant une prise de responsabilité,
de la prendre au sérieux et de la respecter.

1. Sens

La confirmation n'est pas un nouveau baptéme : elle donne a un
jeune l'occasion de se situer, a un moment déterminé de sa vie,
par rapport a l'Evangile et a I'Eglise.

2. Eléments constitutifs

- une proclamation festive et émanant de la communauté sous
la forme d'un rappel des promesses de Dieu accordées a 'homme
au moment du baptéme.

- Une déclaration fournie par des jeunes en présence de la
communauté, attestant qu'ils ont pris connaissance de I'Evangile
et des doctrines qui s'y rattachent.

- L'occasion de manifester leur assentiment est donnée a ceux
qui le souhaitent.

- Une intercession de la communauté pour les enfants qu'elle a
instruits. Elle prie pour les confirmands et les présente
individuellement a Dieu au moyen de l'imposition des mains.

- La possibilité d'un engagement personnel doit étre donnée au
moment de la confirmation ou ultérieurement.

3. L'age
Un consensus se dégage pour le maintien de la confirmation au
plus tét dans la 14e année.

Mis a jour 08/2022

Elle confirme a cette occasion au jeune les promesses de
Dieu dans le baptéme. En réponse a cette affirmation de
la grdce de Dieu et au début d'une vie responsable, le jeune
atteste en présence de la communauté qu'il a pris
connaissance de la Bonne Nouvelle de Dieu incarnée par
Jésus-Christ,

Catéchese et accompagnement spirituel des enfants et des
jeunes étant I'affaire de toute la communauté, la
confirmation est l'occasion d'un engagement réciproque

- l'engagement de la communauté : elle prie pour le
jeune, le présente individuellement a Dieu au moyen de
I'imposition des mains et s'engage a poursuivre le
dialogue avec lui :
- l'engagement du jeune au service de Dieu et de son
prochain. Cet engagement peut  s'exprimer
ultérieurement.
Le Synode encourage les paroisses, sous la responsabilité
des consistoires, a réfléchir a des formes et des formules
liturgiques d'engagement que le jeune pourra prendre.

Ainsi donc, la communauté entiéere entre dans un
processus d’édification et de formations permanentes en
vue d'un meilleur témoignage de I'Eglise au monde.

III. En ce qui concerne la communauté de parents

Le Synode estime que la catécheése doit se vivre dans et
par la communauté paroissiale comprise comme lieu
d'accueil, d'écoute, de partage et d'envoi. Elle est lieu de
formation et d'engagement au service de Dieu.

Les parents en sont les partenaires naturels. Le Synode
demande aux paroisses d'imaginer les moyens permettant
a ceux-ci d'accompagner les enfants deés leur plus jeune
dge, notamment a la période de l'éveil a la foi, ainsi qu'aux
divers stades de la vie (lieux de rencontre et de formation
pour adultes, jeunes couples, sorties, soirées
d'information, etc..), en relation avec les responsables de
la catéchese.

IV. En ce qui concerne I'accueil des enfants

Le Synode affirme qu'il n'y a aucune objection théologique
et ecclésiale a accorder a l'enfant, dés son plus jeune dge,
toute sa place au sein de la communauté chrétienne. Les
sacrements du baptéme et de la Sainte Céne attestent la
grdce de Dieu pour tous.,

A. La place de l'enfant au sein de la Communauté
Chrétienne

Le Synode demande aux paroisses :

- de s'interroger sur les lieux ou enfants, jeunes et
adultes se rencontrent "communautairement”,

- d'imaginer des formes nouvelles de communautés
"inter-dges”,

- de promouvoir une participation effective des
enfants au culte comme lieu privilégié ot cette vie
communautaire peut s'exprimer.

B. L’accueil des enfants a la Sainte Céne

Le Synode, conscient de la valeur théologique et ecclésiale
de lI'admission des enfants a la Sainte Céne, recommande
aux paroisses une réflexion et la mise en oeuvre
d'expériences en y associant l'ensemble de la
communauté. Il est demandé au Conseil Synodal et a la
CRC de suivre cette réflexion et les expériences en cours.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

I1I. Engagements personnels

L'Ecriture atteste que le baptéme n'implique pas seulement une
instruction, mais qu'il attend une réponse : "mon oui au oui de
Dieu". Cette réponse doit étre donnée. L'Eglise doit offrir des
moments et une liturgie dans lesquels cette réponse peut prendre
forme.

1IV. L'Examen

Le mot est a abandonner, mais des moments qui permettent de
rendre compte des connaissances et des vécus acquis sont
nécessaires (cultes - sorties - soirées rencontres - contréle
continu...). Mais il faut éviter que des enfants qui se trouvent en
situation d'échec scolaire le soient également au catéchisme.

V. Sainte scéne et confirmation

Il est bon de dissocier premieére admission a la Céne et
confirmation. Est-il juste d'exclure de la Sainte Céne un enfant
baptisé tant qu'il n'a pas été confirmé ? Du triple point de vue de
la théologie, de la pédagogie et de la cure d'dme, nous n'avons
pas de raison de priver un enfant de la grdce de la communion.”
Aucun probléme doctrinal majeur ne s'oppose a l'admission des
enfants a la Sainte Céne" (ANELF 20 novembre 1979 approuvé
par le Consistoire Supérieur du 22 novembre 1980).

VI. Veeux

Le Consistoire Supérieur

- donne mandat a la C.RC. d'élaborer du matériel (parcours,
fiches catéchétiques, ..) pour les différentes étapes de la
catéchese telles qu'elles ont été définies plus haut en vue d'une
réelle harmonisation des contenus de la catécheése,

- décide de mettre en place des équipes chargées de réaliser des
canevas pour les différents moments liturgiques liés a la
confirmation,

- exige une formation catéchétique des pasteurs, notamment en
formation initiale (faculté, pro ministerio, années probatoires)
et un suivi dans ce domaine,

- estime que la durée du" grand " catéchisme ne doit pas étre
inférieure a 2 ans,

- souhaite que la question du petit catéchisme soit clarifiée et
qu'un projet pédagogique soit élaboré,

- souhaite que tout culte ait une dimension communautaire et
festive,

-demande que soit menée a bonne fin l'étude des questions
relatives a l'admission des enfants a la Sainte Céne:

- préparation et suivi,

- dge,

- enfants non baptisés.

> BENEDICTION NUPTIALE

Mis a jour 08/2022

Le Synode invite les paroisses a développer l'aspect festif
de la Céne.

V. En ce qui concerne la mise en ceuvre

Le Synode mandate le Conseil Synodal pour évaluer avec
la CRC la mise en place de ces orientations. il souhaite que
la CRC poursuive cette démarche en relation avec les
autres partenaires de la plate-forme catéchétique et
notamment avec I'ERF.

Le Synode demande la mise en oeuvre a l'échelon de
chaque  consistoire  d'une  équipe  d'animation
catéchétique. Cette équipe est chargée de faire circuler les
idées et I'information, de mettre en place les orientations
du Synode et de servir de relais entre les paroisses et la
CRC.

L’Assemblée de I'Union du 19 novembre 2019 a adopté un texte relatif a la bénédiction d’un couple a I'occasion d’'un

mariage.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

Disposition UEPAL

Bénédiction d’un couple a I'occasion de son mariage
Texte adopté par I"Assemblée de I'Union du 16 novembre 2019

1. La bénédiction d’un couple a I'occasion de son mariage

1.1 Le mariage d’un couple est célébré a la mairie; il entraine des liens juridiques entre les deux personnes et également des
droits et des devoirs, notamment ceux indiqués dans les articles 212 a 215 du code civil'.

1.2 La conception protestante du couple conjugal se fonde sur une alliance entre deux personnes a I'image de l'alliance entre
Dieu et I'étre humain et non pas sur une nécessité naturelle de reproduction. Nos lectures bibliques sont diverses et en
tension et reflétent la distance historique et culturelle avec la Bible'. La Bible ne parle pas explicitement d’institution du
mariage ou de bénédiction religieuse du couple. Elle s’'intéresse a la vie du couple', a I'amour de Dieu qui inspire 'amour
conjugal et au lien du couple a I'image du lien-alliance de Dieu avec 'humain.

1.3 Cette conception de l'alliance est éclairée par toutes les anthropologies bibliques, notamment celle de la différenciation
qui s’exprime dans la différence sexuée. Ces diverses lectures anthropologiques et herméneutiques bibliques sont un enjeu
de ce débat et des débats a venir en UEPAL. Elles sont appelées a coexister en fraternité et en communion.

1.4 La conception protestante du couple conjugal est celle d’'une alliance au sens d’un contrat entre deux personnes sur la
base d’un projet de vie commun. Elle n’est pas celle d'un sacrement. Tout contrat humain il peut étre rompu ; en cas de

divorce I'Eglise prend en compte cette séparation et I'accompagne. Une nouvelle relation conjugale pourra bénéficier
d’une bénédiction religieuse.

1.5 L’Eglise parle donc d’une alliance entre deux personnes qui prennent des engagements, expression de leur amour :
1.5.a.I'engagement du respect exprimant la prise en compte de l'altérité ; recevoir I'autre personne dans ce qu’elle est
fondamentalement différente de moi; il s’agit ici de l'altérité' dans toutes les dimensions de l'existence : affective,
culturelle, sexuée, familiale, professionnelle, spirituelle...
1.5.b.I'engagement d’une relation entiére se traduisant par la responsabilité de I'un envers I'autreVi ; le couple prend en
compte toutes les dimensions de la vie conjugale : la fidélité a la parole donnée, le soutien moral, I'assistance matérielle,
le respect de la personne, la durée. Le couple a un avenir et un devenir dans le temps ;
1.5.c.l'engagement au-dela de la relation a deux énongant la responsabilité sociétale ; le couple reconnu par la société a
un réle social’i, il sera partie prenante'iii, engagé dans la construction d’une société solidaire et fraternelle, notamment
entre les générationsi;
1.5.d.I'engagement spirituel s’exprimant par l'ouverture a Dieu ; le couple s’ouvre a la dimension spirituelle et cherche
sens et orientation dans la foi chrétienne et la vie communautaire.

1.6 La bénédiction a l'occasion d’'un mariage est une parole et un geste qui proclament la grdce de Dieu et qui attestent de
sa présence a cette étape de la vie du couple. La bénédiction religieuse n’est ni une obligation ni un droit.

2. L'UEPAL, et la bénédiction des couples mariés de méme sexe

2.1 Faisant suite a I'’Assemblée de ['Union de juin 2014 qui demandait de poursuivre la réflexion,
I’Assemblée de I'Union de novembre 2019 rappelle que :
2.1.a.nous nous reconnaissons sceurs et freres en Christ dans I'écoute de la Parole de Dieu et la célébration des
sacrements ;

2.1.b.cette communion en Christ est un espace o, en Eglise et en société, se vivent différentes convictions et pratiques
de la foi ;

2.1.c.l'unité de I'Eglise est un don de Dieu donné en Christ. Elle se vit humblement dans la réflexion et la priére commune.
L’unité n’est pas remise en cause par une divergence d’opinions relative aux questions éthiques et sociétales, sauf dans
de rares cas 19,

2.1.d.La décision de bénir des couples mariés de méme sexe reléve des adiaphorall éléments non-essentiels de la foi
chrétienne) et non du status confessionis (éléments essentiels de la foi chrétienne). Elle n’est donc pas une question
fondamentale qui remet en cause notre confession de I'Evangile de Jésus-Christ. Cette affirmation est un défi pour la
communion avec des fréres et seeurs qui ne partagent pas cette compréhension.

2.1.e.La diversité de I'Eglise se vit aussi dans le domaine de la bénédiction d’un couple marié de méme sexe : coexistent
dans 'UEPAL des personnes et des lieux pour lesquels cette bénédiction d'un couple marié de méme sexe n’est pas
envisageable, et des personnes et des lieux ol cette bénédiction est envisageable. Cette diversité est une opportunité de
cultiver notre communion, une occasion d’approfondir la conception protestante du couple, et un espace pour vivre la
culture protestante du débat (cf. point 1).

2.2 C’est pourquoi, dans la question spécifique qui lui est soumise aujourd’hui, '’Assemblée de I'Union propose que, lorsqu’un
couple de méme sexe veut placer son alliance devant Dieu et demande une bénédiction, le pasteur sollicité en débattra avec
le Conseil presbytéral :

2.2.a.lls intégreront dans leurs réflexions générales sur le couple les éléments proposés au point 1 ci-dessus ;




Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

2.2.b.ils tiendront compte de la communauté locale et pourront solliciter des personnes ressource de 'UEPAL pour un
accompagnement de la réflexion ;

2.2.c. la réponse a une demande de bénédiction d’un couple marié de méme sexe donnée en paroisse sera le fruit d’'un
accord entre le Conseil presbytéral et le ou les pasteurs. La réponse pourra étre favorable ou défavorable.
2.2.e.Lorsqu’un pasteur ou un conseil presbytéral ne sera pas en mesure de répondre défavorablement a une demande
de bénédiction d’'un couple marié de méme sexe, ensemble ils orienteront le couple vers une paroisse et ou un pasteur
susceptible d’accueillir cette demande.

3.L’UEPAL proposera du matériel liturgique de bénédiction pour différentes situations pour prendre en compte toutes les
formes d’engagements évoquées au point 1.

Bénédiction d’un couple a I'occasion de son mariage - Annexe 1- L’'UEPAL, décisions, positionnements, communion

1. Signataires de la Concorde de Leuenberg, les deux Eglises Protestantes d’Alsace et de Moselle sont réunies* au sein de
I'UEPAL, et proclament « ainsi leur pleine communion »*i. L’Union a pour objet de « conduire des actions communes » et de
« resserrer les liens »¥ii_entre ces Eglises.

2. Dans ces domaines théologiques, spirituels, cultuels, la diversité des pratiques, des anticipations, des innovations, des
orientations n’est pas seulement entre les deux Eglises fondatrices mais aussi entre des lieux, des personnes d’dges différents,
entre protestants "historiques” et nouveaux protestants, entre paroisses rurales et paroisses citadines, entre courants
théologiques... Ces différences sont vécues dans la communion*V et selon la Concorde de Leuenberg : les différences ne sont
pas séparatrices.

3. Cet espace nécessaire de débats, d’écoute, de questionnements entre, d’'un cété, les expérimentations et pratiques locales
et, d’'un autre c6té, la prise en compte et les reprises régionales, entre la théologie et la pratique pastorale d’une part et
la réflexion et la régulation institutionnelle d’autre part, entre les engagements et les témoignages en paroisse et la
communion en Union ... cet espace constitue I'Eglise dans sa dimension géographique et temporelle~.

4. Cette réflexion autour d’une question théologique montre la nécessité de débattre des attributions en UEPAL. Le conseil
plénier a mandaté un groupe de travail pour proposer une clarification de ce qui, en UEPAL, reléve de décision, de
positionnement ou d’orientations.

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL

Les récits bibliques nous montrent que Dieu lui-méme a créé le
couple par l'union de 'homme et de la femme destinés a vivre un
partenariat actif et a enrichir 'humanité des vies qui naitront de
leur union. (Gen. 1, 27-28 ; Eph. 5, 21-33 1 Pierre 3, 1-4, 7).

Lors de la célébration de cette union dans un culte de bénédiction
du mariage, I'Eglise annonce la bonne nouvelle de 'amour de Dieu
et la promesse de sa présence au couple qui désire placer sa vie
commune dans les promesses et les exigences de la Parole de Dieu.
Dans ce culte public, la bénédiction de Dieu et la grdce de la
présence du Christ sont exprimées aux époux, avec la joie et
I'espérance de toute I’Eglise.

Lieu de la célébration

Le pasteur compétent pour procéder a la bénédiction nuptiale est
celui de I'un des conjoints, ou celui de la paroisse dans laquelle le
couple élit domicile.

Si pour des raisons personnelles un autre pasteur est appelé a bénir
le couple, ou si une autre église doit étre choisie, le couple devra, au
préalable, obtenir I'autorisation écrite du pasteur d’un des futurs
époux (I'Exeat).

Préparation du mariage / la préparation de la célébration
Lorsqu’un projet de mariage s’ébauche, il est recommandé au
couple de s’en entretenir avec un pasteur.

Le couple prendra contact avec le pasteur sollicité pour la
célébration au moins trois mois avant la date souhaitée pour la
bénédiction de son mariage, afin d’arréter la date définitive avec lui.

A cette occasion, le pasteur informera le couple sur les modalités de
la préparation a cet événement et remettra sans attendre au couple
une documentation qui l'y introduira : le livret de préparation au
mariage « Vivre et Aimer » a été concu par nos Eglises dans cette
intention.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

De cette fagon, le pasteur encouragera d’emblée le couple a
s’investir activement dans cette préparation et a donner a la
célébration une teinte personnelle par des textes choisis et en y
exprimant son projet de vie commune. Tout ceci demandera
plusieurs rencontres entre le couple et le pasteur.

Pour la préparation de la célébration proprement dite, il est
souhaitable d’inviter a une réunion les autres « acteurs » de cette
célébration.

Il ne faudra pas perdre de vue que cette préparation ne doit pas étre
qu’une préparation a la célébration, mais aussi une préparation a
la vie de couple et aux joies et soucis de la vie familiale.

A cet effet, nos Eglises proposent des journées de préparation au
mariage ou les jeunes couples se rencontrent en groupes et
partagent avec divers intervenants leurs attentes et leurs questions.
Ces préparations en groupes ne font pas double emploi avec les
entretiens pastoraux, mais font découvrir aux couples une autre
dimension de I'Eglise : la rencontre entre gens partageant des
préoccupations et espérances communes.

Situations particuliéres - les conditions
Aux conjoints originaires d’une autre paroisse ou Eglise, il est
demandé :

- un acte de baptéme ou de confirmation,

- éventuellement I'Exeat.

La bénédiction ne peut pas avoir lieu si :

- le mariage civil n’a pas eu lieu,

- aucun des conjoints n’appartient d une communauté
protestante et n’a entamé une démarche concréte pour y
participer,

- la bénédiction nuptiale doit également étre donnée par I'Eglise
catholique romaine ou toute autre confession.

Pendant la Semaine Sainte, du dimanche des Rameaux au Samedi
Saint inclus, il n’est pas procédé a de bénédictions nuptiales.

Pastorale conjugale et familiale

Nos Eglises considérent que leur service n’est pas terminé quand les
couples sont mariés et bénis.

Elles ont également le souci d’étre présentes aupreés des couples et
des jeunes familles qui se sont engagés dans la durée et qui vont
inévitablement traverser des turbulences dans la vie. L’Eglise
s’efforce aussi d’offrir, par une pastorale d’accompagnement
adéquate, une écoute attentive et compréhensive dans les moments
difficiles. Le ministére d’accueil et de réconciliation, exercé en
particulier par les pasteurs mais pas exclusivement, accueille la
demande des personnes en difficulté et vise a faciliter la
réconciliation.

Le pasteur peut encourager le couple en difficulté a consulter un
conseiller conjugal ou une personne formée a ces questions.

Divorce

Lorsqu’un processus de rupture est en cours dans un couple, ou que
le divorce est prononcé, il importe que I'Eglise, le pasteur et la
paroisse fassent en sorte que les divorcés ne soient pas jugés, voire
rejetés par la communauté chrétienne. La communauté est, au
contraire, appelée a étre un lieu ot peuvent se vivre et se partager
les souffrances et les difficultés de cette séparation, ainsi que
I'espérance d’une vie nouvelle, d la fois pour les personnes divorcées
et pour leurs enfants.

Noces d’or et de diamant

Les couples qui le souhaitent peuvent demander a leur pasteur de
célébrer cette féte dans le cadre de I'Eglise. Ces célébrations auront
de préférence lieu lors d’'un culte dominical, mais n’ont pas a étre
inscrites dans le registre de mariages.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Ill — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Outils, aide :
Livret de préparation au mariage « vivre et aimer

Mis a jour 08/2022

A commander a la pastorale conjugale et familiale \

Mariage mixte

Dispositions EPCAAL

La bénédiction nuptiale
Guide pour les mariages mixtes catholiques —protestants (1984)

Introduction

Préparer la célébration d'un mariage est une joie et une
responsabilité. C'est l'occasion d'accompagner une femme et un
homme dans une démarche décisive de leur vie et de leur annoncer
I'immense amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ.

Conceptions de la vie en couple, de la famille, place de la famille dans
I'Eglise et la société, engagement chrétien.. tout mariage est
confronté a ces questions. Pour ce qui concerne les mariages mixtes,
s'ajoutent des problémes supplémentaires du fait des différences
entre les Eglises et de leur vocation a l'unité. Ils ouvrent d'autres
perspectives a la vie du couple : le respect, la tension et le dialogue
interconfessionnels dans la vie spirituelle de la cellule familiale.

En ce qui concerne l'attitude des Eglises et les possibilités d'action
des pasteurs et des prétres, les choses, sans étre faciles, sont
beaucoup plus aisées et plus riches de promesses qu'autrefois.

Pour dédramatiser les problémes d'ordre administratif de la
préparation d'un mariage mixte et de sa célébration, ce Guide
pastoral présente les démarches a entreprendre et en dégage le
sens. Il veut encourager la coopération entre pasteurs et prétres
appelés a la solidarité dans le témoignage. Il se propose aussi de
promouvoir la vie chrétienne du couple en posant les bases d'un
approfondissement commun de la foi ; en effet : "la vocation des
foyers mixtes s'éclaire d 'une autre lumiére. Ils peuvent constituer un
véritable tissu conjonctif qui lie déja entre elles les Eglises encore
séparées”. En ce sens, ce Guide pastoral signale les chances
d'authentiques rencontres spirituelles. Bien des foyers mixtes en
sont depuis des années les témoins.

L Préparation d’un mariage mixte
A) L'accueil

Un couple se présente, chez le pasteur ou chez le prétre... "l'endroit”

n'est pas indifférent, il peut constituer déja une indication pour la
suite. Ce couple demande "un mariage a l'église”. Quelquefois un
pére, une meére... est venu(e) "tdter et préparer le terrain”. Ceci
devrait attirer l'attention sur l'expression de la volonté propre du
couple. En tout état de cause, la premiére rencontre entre le couple
et le pasteur ou le prétre est fondamentale.

- Accueillir le couple et sa demande avec une chaleureuse
bienveillance. Ce couple se présente comme "chrétien" ; méme si
chacun des partenaires appartient a une autre confession, certains
éléments du mariage que nos Eglises considérent comme essentiels
sont identiques :

- liberté et fidélité
- indissolubilité comme don de Dieu
- fécondité
- importance de I'engagement et du témoignage
- éducation chrétienne des enfants.

Dispositions EPRAL



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Il importe donc "d'accueillir ces fiancés qui portent le projet de
vivre, dans la fidélité a leur foi. Cette foi est certes commune en sa
part essentielle. Mais il convient d'admettre et de souhaiter que
chacun des partenaires puisse vivre son existence dans le contexte
de sa propre communauté ecclésiale et dans la fidélité a celle-ci”,

Le couple sera invité a rencontrer, si ce n'était déja fait, le ministre
de l'autre confession. Cette reconnaissance mutuelle entre pasteurs
et prétres a lI'échelon local et, éventuellement, leur association dans
la célébration du mariage, sont aussi une maniére de contribuer a
la recherche de I'Unité.

N.B. : Les mariages mixtes ne sauraient relever des seuls
"spécialistes” de Il'ceccuménisme. Les membres protestants et
catholiques des commissions cecuméniques sont au service des
pasteurs et des prétres, ainsi que de leurs communautés respectives,
ils ne se substituent aucunement aux ministres compétents des
paroisses. Il petlt étre opportun de les consulter, mais c'est aux
responsables des paroisses que reviennent la préparation et la
célébration des mariages mixtes ainsi que I'accompagnement des
foyers mixtes.

- Préciser d’emblée - pour éviter toute équivoque - qu'il n'y a pas de
"mariage cecuménique”. La célébration liturgique de chaque
mariage se fera selon l'une ou l'autre tradition ; le mariage mixte
sera toujours, selon le cas, soit un "mariage protestant”, soit un
"mariage catholique”.

N.B. : Dans la tradition "catholique”, le mariage est concu comme
un sacrement, célébré, pour sa validité, en présence du ministre
habilité et de deux témoins.

Dans la tradition "protestante” la décision, déja prise et civilement
enregistrée de vie commune de tel homme et de telle femme, est
confirmée devant l'assemblée réunie et la bénédiction de Dieu est
appelée sur le couple et sa décision.

Aussi, évitant les amalgames et la confusion, le mariage mixte se
fera dans le respect de la tradition de I'Eglise dans laquelle le couple
a décidé de célébrer liturgiquement son mariage. Animés du désir
d'unité, les deux ministres porteront en commun le souci de
conduire les futurs mariés et leur projet de vie vers le Christ, tout en
reconnaissant les liens de chacun avec son Eglise.

- La « déclaration d'intention » exigée par I'Eglise catholique pour
la constitution du dossier de mariage peut et doit étre de nature a
favoriser les entretiens pastoraux.

B) Les entretiens pastoraux

Apreés le premier contact : l'échange pastoral (entretien avec le
couple). Il porte, comme pour tout mariage, sur les multiples
dimensions de la vie d'un couple chrétien. C'est dire que l'esprit
général du dialogue pastoral est commandé par les exigences
spirituelles : il s'agit de fiancés et de fiancés chrétiens, qui veulent se
marier, fonder une famille, avoir des enfants.

C'est dans ce dialogue pastoral que les fiancés approfondissent leur
foi, précisent leur attachement a leur Eglise et développent leur
désir d'unité. Il est souhaitable que pasteur- et prétre soient associés
dans ce dialogue. La présence éventuelle d'un autre foyer mixte dans
un dialogue élargi pourrait témoigner de cet esprit d'unité et
contribuer aussi a I'avancée oecuménique.

L'échange pastoral permet, en particulier, aux futurs parents de
comprendre leur responsabilité dans 'éveil a la foi des enfants et
leur intégration a une communauté chrétienne. Avec le soutien de
leurs Eglises, il leur faudra parvenir a une décision commune
concernant cette éducation. Il importe que dans cette recherche

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

['unité harmonieuse du couple et le bien spirituel des enfants n'aient
aucunement a souffrir de la poursuite d'autres préoccupations.

En conséquence, les entretiens pastoraux, respectueux des
divergences confessionnelles, aboutiront a une expression
personnelle des intentions du couple ; la fiancée et le fiancé
déclarent en conscience, ce qu'en l'état actuel de leur conviction
chrétienne ils estiment pouvoir faire relativement a I'éducation
chrétienne de leurs enfants.

A ce stade seulement, il convient d'aborder les modalités
administratives ainsi que celles concernant la célébration du
mariage.

C) Les modalités administratives

Ces modalités administratives d’une part ne devraient pas effrayer
le ministre qui n’a qu'exceptionnellement a préparer et célébrer un
mariage mixte et a accompagner le foyer; elles ne devraient pas
d'autre part devenir banale routine chez le ministre concerné par la
fréquence des cas de mariages mixtes, d'autant que des délais
parfois trés courts sont imposés par la date, déja arrétée, du
mariage (réunion de la famille, réservation déja faite au restaurant,
créneau des congés pour le vayage de noces, etc...).

Pour I'’Eglise catholique

Le dossier, comme celui de tout mariage. Comporte :
- actes de naissance

- extraits des actes de baptéme

- enquéte canonique

- déclaration d'intention

Ces piéces sont a obtenir pour chacun des deux fiancés, les dispenses
étant accordées au vu du dossier.

- L'autorisation de célébrer un mariage mixte. Elle est exigée pour
tout mariage entre catholique et baptisé d'une autre confession
chrétienne. Elle est accordée par I'évéque ou son délégué.

- La dispense de la forme canonique. Elle est exigée seulement quand
le mariage est célébré dans un autre lieu que l'Eglise catholique
(devant un ministre non catholique par exemple), pour que le
mariage soit pleinement reconnu par I'Eglise catholique. Cette
dispense est accordée par l'évéque ou son délégué.

- La déclaration d'intention. Elle sera personnalisée et comportera,
en plus des affirmations de liberté, d'entiére fidélité et
d'indissolubilité, celle du respect de la conscience de chacun, de la
fidélité a Jésus-Christ vécue dans sa propre Eglise, l'acceptation
d'enfants et l'intention de les éduquer chrétiennement.

Pour le conjoint catholique seul, I'engagement de "faire son
possible” - et non pas l'impossible - pour assurer aux enfants le
baptéme et I'éducation chrétienne dans la foi de I'Eglise catholique.
("Faire son possible" est une expression souvent mal comprise... Il ne
s'agit ni de faire I'impossible, ni de faire le maximum possible, mais
ce qui est possible dans une situation concrete donnée... Il n'est pas
question de forcer ou d'emporter une décision envers et contre tout,
mais de voir et de décider, dans un cas particulier, ce qu'il est
possible de faire sans mettre en péril d'autres valeurs essentielles,
ou prioritaires telles que le respect de la conscience de l'autre, les
chances de l'éveil chrétien des enfants et, par-dessus tout, ['unité du
couple ; voir, en annexe, des exemples de déclaration d'intention).

Il serait malhonnéte de faire signer des formules ambigués qui
compromettent la vérité. Aussi, chacun des fiancés sera invité a
rédiger sa propre déclaration d’intention ; mais le fait méme de la
séparation de leurs Eglises peut faire souhaiter aux fiancés une
rédaction commune unique affirmant ce qu'ils possédent ensemble.
Le pasteur, le prétre pourront les aider dans cette rédaction.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Le cas échéant, le prétre pourra accompagner d'un mot personnel
la déclaration d'intention en tenant compte des entretiens
pastoraux.

Apreés la célébration

Quelle que soit I'Eglise ou le mariage a été célébré (catholique ou
protestante), le prétre inscrira le mariage dans le registre en
indiquant la ou les dispenses accordées avec leurs références et leur
date.

Il joindra au dossier la notification que lui aura adressée le pasteur
quand le mariage a été célébré dans I'Eglise protestante.

En effet, tout dossier matrimonial - méme lorsque le mariage a été
célébré a I'Eglise protestante - doit étre conservé dans les archives
de la paroisse de la partie catholique.

Pour I’Eglise protestante
Un certificat de baptéme pour tout(e) fiancé(e).

L'autorisation.., au cas ou le mariage est célébré a I'Eglise
protestante, doit figurer au dossier de la partie catholique, dossier
constitué par le curé et conservé a la paroisse.

L'autorisation de célébrer le mariage mixte comme aussi la
dispense de la forme canonique, au cas ot le mariage est célébré
dans I'Eglise protestante, doit figurer en ce méme dossier.

Apreés la célébration

Le pasteur qui a béni le couple inscrit le mariage dans son registre
paroissial. Cette inscription n'a pas lieu si le mariage a été célébré
dans l'Eglise catholique.

Dans le cas ot il y a eu dispense de la forme canonique, I'Eglise
catholique demande au pasteur d'établir un certificat de mariage
qui sera joint au dossier du conjoint catholique.

II. Célébration d’'un mariage mixte
A) Préparation de la célébration

Elle sera semblable a celle qui précéde tout mariage, mais
cherchera, en plus, a mettre en valeur le fait que des chrétiens de
confession différente apprennent a cette occasion a "travailler
ensemble” ; la célébration a préparer sera, de fait, aussi une
rencontre interconfessionnelle.

Le sérieux de cette préparation {choix des textes bibliques et autres,
choix de priéres, de chants, découverte et approfondissement des
signes et symboles jalonnant la célébration) sera nécessairement au
profit d'une célébration heureuse et déterminante pour l'avenir
chrétien des époux.

B) Déroulement

Ou bien le mariage mixte est célébré dans I'Eglise protestante, et
dans ce cas le pasteur suit la liturgie et la discipline en vigueur dans
son Eglise ;

Ou bien le mariage mixte est célébré dans I'Eglise catholique, et dans
ce cas le prétre suit le rituel romain et la discipline de son Eglise ;
Cariln'y a pas de "mariage oecuménique”, ni de concélébration du
mariage.

Mais la célébration, tant dans sa préparation que dans son
déroulement, doit manifester le désir d'unité des fiancés, de
l'assemblée et des Eglises, méme en l'absence du ministre de l'autre
confession.

C) Questions particuliéres

Dans I'Eglise catholique, le mariage sera-t-il célébré au cours d'une
Eucharistie ?

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Cette éventualité fait partie du dialogue avec les fiancés et tiendra
compte de la nature et des motivations de l'assemblée réunie pour
le mariage.

Enrégle générale, les mariages mixtes se célébrent dans une liturgie
de la Parole sans Eucharistie.

D'une part, I'Eucharistie n'est pas faite pour donner au mariage plus
d’éclat ; d'autre part, la participation a I'Eucharistie ne peut étre
imposée a personne et ne doit pas susciter de division ou
d'ambiguité dans l'assemblée réunie ; en effet, la présence de
chrétiens d'autres confessions et de non-chrétiens invite a une treés
grande prudence a cet égard.

Dans I'Eglise protestante, il n'est pas habituel de célébrer la
Sainte-Céne au cours d'un mariage, a plus forte raison au cours d'un
mariage mixte qui pose le probléme de I'hospitalité eucharistique.

La présence d'un ministre de I'autre Eglise est-elle justifiée ?
Dans ce cas, quel est son réle ?

La présence de l'autre ministre n'est pas nécessaire a la
reconnaissance du mariage mixte par son Eglise.

Elle est souhaitable si, tant dans la phase préparatoire que dans la
célébration, elle peut réduire des a priori ou apaiser la souffrance
de certaines familles.

Elle peut étre envisagée si elle est demandée par les fiancés et si les
motivations d'une telle demande correspondent non pas a un luxe
cérémoniel mais a une authentique collaboration oecuménique.

L'expérience de la collaboration d'un prétre et d'un pasteur dans la
célébration peut représenter un pas significatif dans I'avancée
cecuménique de l'assemblée réunie ; elle peut étre l'occasion de
découvertes réciproques entre les chrétiens et entre les Eglises sur
le plan local.

Elle est significative si les deux ministres se sont associés dans la
préparation et si, lors de la célébration, la présence de l'autre
ministre comporte une participation active dans le déroulement. Il
appartient au ministre officiant (celui de I'Eglise dans laquelle a lieu
le mariage) de faire des propositions dans ce sens a son collégue.

Elle doit se situer en toute clarté dans le cadre de la liturgie de
I'Eglise qui célébre le mariage mixte.

L'autre ministre apportera alors sa contribution (lectures, priéres,
allocution, animation de chants, remise d'une Bible...). Mais la
réception des engagements, la remise des alliances et la bénédiction
des époux reviennent d'office au ministre de I'Eglise qui accueille.

Quant au port de I'habit liturgique, les deux ministres s'entendront
dans chaque cas des sensibilités diverses existent sur ce point.

Elle est enfin pastoralement plus significative, quand les deux
ministres, aprés avoir été associés dans la préparation et le
déroulement de la célébration, pourront collaborer dans
l'accompagnement du foyer dans le cadre de groupes oecuméniques
ou de foyers mixtes, de rencontres et offices cecuméniques...

N.B. : Ces deux premiéres parties du Guide pastoral concernent
surtout les cas ot le couple mixte veut prendre contact et garder des
liens avec les deux Eglises. Mais, en fait, pasteurs et prétres ont
souvent d faire a des couples mixtes qui non seulement ont décidé de
se marier "protestant” ou "catholique”, mais qui paraissent
déterminés a constituer un foyer protestant ou catholique, sans
référence a l'autre Eglise.

Dans ces cas, pasteurs et prétres font bien de faire réfléchir ces
couples et de leur montrer l'intérét d'une solution qui respecte
mieux les convictions de chacun des partenaires.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

En tout état de cause, une attention a la situation de mixité s'impose
tant dans la préparation que dans la célébration du mariage mixte,
méme si ces couples ne veulent pas étre catalogués comme "foyers
mixtes" ; les responsables pastoraux resteront disposés a les aider
dans leur cheminement.

III. L'accompagnement des foyers mixtes

La pastorale des foyers englobe toute leur vie chrétienne. Les
Eglises sont en constante recherche dans ce domaine et pasteurs et
prétres y ont un role important a tenir : évolution du couple,
réconciliation le cas échéant, vie spirituelle, accueil, baptéme (ou
autre démarche, comme la présentation), éducation des enfants et
intégration du couple (du foyer) dans la communauté locale...

L'accompagnement des foyers mixtes entre dans ce cadre, mais sous
une lumiére particuliére : celle de l'effort a continuer et a soutenir
pour que dans le couple (et la cellule familiale) s'approfondisse le
respect des convictions de chacun et se développent la connaissance
de leurs traditions ecclésiales, ainsi que la conscience de leur unité
fondamentale dans le partage de la foi.

Apres avoir été longtemps une écharde dans la chair des Eglises, les
foyers mixtes peuvent apparaitre actuellement comme une
bénédiction pour elles ; leur existence et leurs questions
maintiennent éveiller le souci des Eglises d'ceuvrer a leur
rapprochement, singuliéerement "sur le terrain dans la vie
quotidienne des chrétiens”.

L'accompagnement de tels couples se fait d'une maniére privilégiée
dans le cadre de groupes de Foyers Mixtes : le fait de ne pas se sentir
isolé dans un face a face quelquefois difficile (les pressions familiales
a l'arriére-plan !) permet souvent a un foyer donné d'avancer plus
efficacement dans la rencontre spirituelle.

L'accompagnement d'un groupe de foyers mixtes nécessite de la
part des ministres des Eglises un effort persévérant, mais il
comporte aussi de grandes joies et constitue souvent un excellent
ferment de vie spirituelle dans les paroisses.

Certains couples ont déja réglé des avant leur mariage les questions
du baptéme et de l'insertion confessionnelle de leurs enfants a venir.
D'autres n'ont pas arrété leur décision et se sont engagés a
poursuivre la réflexion sur ce sujet. Mais dans tous les cas, la
préparation du baptéme d'un enfant d'un foyer mixte pourra
s'insérer avantageusement dans les activités d'un groupe de Foyers
Mixtes.

La célébration du baptéme se fera si possible dans le cadre d'un
office public, car c'est I'Eglise qui baptise et c'est la communauté
locale qui accueille le nouveau baptisé. La contribution d'un groupe
de Foyers Mixtes pourra utilement et prophétiquement signifier le
contexte cecuménique d'une telle célébration.

Il n'y a donc pas de "baptéme cecuménique”. De méme les groupes
de foyers mixtes ne constituent pas une "troisieme Eglise".

Dans la catéchése des enfants de Foyers Mixtes, donnée par ['une ou
l'autre Eglise, la responsabilité premiére revient aux parents.

L'ouverture oecuménique se fera aussi par :
- l'ouverture oecuménique du ministre lui-méme ; -
- la collaboration entre les ministres et les catéchistes des deux
Eglises; -
- la participation de Foyers Mixtes, concernés au premier chef.

Des groupes de catéchése oecuménique ou interconfessionnelle
peuvent, sans remplacer les catéchismes paroissiaux, représenter
une chance de rencontre et d'ouverture.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Mariage des divorcés

Dispositions EPCAAL

La bénédiction nuptiale
a propos du mariage des divorcés
Consistoire Supérieur - 25-26 avril 1998 a Strasbourg

Préambule théologique et éthique ecclésiale

Pour la théologie protestante, le couple conjugal reléve de
l'ordre de la création tel qu'il est instauré par les récits de
Genése 1 et 2. La rencontre amoureuse de 'homme et de la
femme appelle la responsabilité des partenaires humains
qui, parce que de condition humaine et donc pécheresse,
peuvent aussi la meurtrir et la pervertir. L'amour et la
sexualité, voulus et protégés par le Dieu de tous les humains,
sont affaires pleinement humaines (Ehe ist ein weltlich Ding,
disait Luther) ou se jouent la responsabilité, mais aussi la
fragilité et la faiblesse des créatures de Dieu (J-F.Collange).

Malgré les engagements pris en toute bonne foi, méme avec
la bénédiction de Dieu, aucun couple marié n’est a l'abri
d’'une mésentente conjugale qui peut s’installer
progressivement pour de nombreuses raisons, qui peut
évoluer a bas bruit pour un jour éclater dans une crise plus
ou moins grave.

Lorsqu’un couple en arrive a un point de rupture et qu’il a
honnétement tenté d’éviter la cassure, lorsque la situation
familiale a atteint une tension insupportable pour tous, alors
sans doute le divorce est-il un moindre mal, méme s’il y a des
enfants.

Une union qui se brise ne peut pas laisser indifférente I'Eglise
qui propose en conséquence au couple une pastorale
d’accompagnement adéquate, mais parce que la
communauté des chrétiens vit du pardon de Dieu, les Eglises
protestantes acceptent, le moment venu, la possibilité de
bénir une nouvelle union. Parce que Dieu est amour, parce
qu’en Christ nous sont offerts le pardon et la force du
renouvellement, I'Eglise ne peut ni ne veut enfermer ceux qui
s’adressent a elle dans leur passé d’échec et de souffrance.
C’est parce que le “oui” de Dieu est plus fort que son “non”,
que la pastorale pratiquée par I'Eglise n’insistera pas sur la
culpabilité des divorcés et ne les enfermera pas dans le
souvenir douloureux de leur échec.

L’éthique chrétienne peut rappeler ici que des divorcés
remariés ne sont pas perdus, ni exclus, pas plus que ne le sont
Israél ou I'Eglise malgré leurs nombreuses infidélités. Un
mariage de divorcés pose des questions certes importantes,
mais il ne doit en aucun cas séparer ces personnes de la
communion de Jésus Christ. L’Evangile, qui est d’abord
Parole de grdce, vaut aussi pour les divorcés ; sa puissance
peut leur ouvrir un avenir béni et la possibilité d'un nouvel
amour.

Il n’y a pas la indulgence permissive, mais signe étonnant de
la bonté de Dieu qui permet a 'homme de recréer une vie
d’amour la ou l'échec et la souffrance ont laissé des traces
parfois douloureuses pour longtemps.

Mis a jour 08/2022

Dispositions EPRAL

La bénédiction nuptiale
a propos du mariage des divorcés
Conseil Synodal en sa séance du 16 Mai 1981
et décision du Synode de Nilvange le 12 octobre 1980

Dans la liturgie de célébration de mariage, l'Eglise
proclame l'indissolubilité de I'union conjugale : la fidélité est
un don et une exigence, conformément a I'Evangile.

Le ministére de I'Eglise, exercé en particulier par les
pasteurs, comprend la prédication et l'enseignement sur la
signification du couple, du mariage et de la bénédiction
nuptiale. Ce ministére doit obligatoirement offrir une aide
aux époux en difficulté et une possibilité de réconciliation.

Lorsque ces difficultés conduisent les époux a se séparer,
I'Eglise s'appliquera a faire tout son possible pour que les
conjoints divorcés ne soient pas rejetés par la communauté.

Sans porter un jugement sur les causes de l'échec, elle
recevra toute demande de remariage d'un divorcé,
conformément a la décision du Synode du 28 juin 1950 :
"Tout remariage religieux d'une personne divorcée est
soumis a la décision d'une commission spéciale nommée par
le Conseil Synodal. Le pasteur intéressé sera entendu”.

Le Synode du 12 octobre 1980 a maintenu en place la
commission pour le remariage des divorcés ; celle-ci doit
entendre, dans la mesure du possible, les pasteurs et les
intéressés  eux-mémes ou ceux-ci communiquent
effectivement tous les éléments indispensables pour une
juste appréciation ; il est rappelé aux pasteurs qu'ils ont
l'obligation de soumettre a la commission non seulement les
demandes d'autorisation, mais aussi des projets de refus.

Il appartient donc au pasteur de préparer lors de ses
entretiens avec le couple un dossier qui ne soit pas
simplement une formalité administrative, mais qui essaie de
dégager les motivations du couple en répondant aux
questions suivantes que la Commission de remariage estime
étre indispensables pour pouvoir émettre un avis.

Ce dossier qui comprendra une copie du jugement de divorce
sera adressé au moins 6 semaines avant la date présumée du
mariage a :
Eglise Réformée d'Alsace et de Lorraine
Commission de remariage des divorcés
1b, Quai Saint-Thomas
68081 STRASBOURG - CEDEX

Eléments indispensables :

lIs sont un minimum pour les entretiens et le bon
fonctionnement de la Commission. Il va de soi que le pasteur
peut aller plus loin.

1. Le conjoint divorcé

Etat civil, profession, confession, date et lieu du 1er mariage.
Etat civil du ler conjoint, date du divorce, consentement
mutuel ou autre ?

Comment le demandeur analyse-t-il son échec ? A-t-il
I'impression d'avoir eu une responsabilité dans cet échec ?
laquelle ? Quels efforts a-t-il fait pour maintenir l'union
conjugale ? Pour cela a-t-il cherché de l'aide ou des conseils



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

? Aupres de qui ? L'information donnée par le conjoint
divorcé permet-elle au pasteur de savoir quelle est la
situation actuelle de I'ex-conjoint et sa réaction éventuelle
en face de ce projet de remariage ? Quels sont les rapports
actuels du demandeur avec son ex-conjoint ? Y a-t-il des
enfants du 1er mariage ? Qui en a la garde ? Quels sont les
rapports de ces enfants avec l'un et l'autre des parents ? Si le
pasteur ne connait pas le conjoint ou le couple divorcé, la
Commission de remariage lui suggére de se renseigner
aupres de la (ou des) personne(s) qui ont connu le couple
(collégue, prétre, conseiller conjugal, assistante sociale...).

2. Le futur conjoint

Etat civil, profession, confession... Le futur conjoint a-t-il eu
un role dans l'échec du ler mariage ? Si oui, lequel ?
Comment analyse-t-il cette situation ?

Comment le nouveau conjoint se situe-t-il par rapport aux
enfants du ler mariage ? Quelle est leur place dans le
nouveau couple ?

3. Le couple

Dans quelle mesure le pasteur connait-il ce nouveau couple
? Quelle est I'appartenance ecclésiastique des conjoints ?
Comment se situent-ils par rapport a leur Eglise ou leur
paroisse ? Le pasteur peut-il préciser a la suite des entretiens
les raisons spirituelles pour lesquelles les futurs époux
demandent une bénédiction ? Comment le couple envisage-
t-il ses rapports a venir avec le milieu dans lequel il vivra, en
particulier avec la communauté ? Attend-il quelque chose de
cette communauté ? Si l'un des conjoints n'est pas
protestant, des démarches ont-elles été faites pour préciser
sa situation vis a vis de son Eglise ?

Important : Au terme des entretiens, quel est I'avis pastoral
sur la réponse la plus vraie a faire a la demande ?

Dans le cas ou le couple peut exposer lui-méme les
motivations de sa demande, la Commission de remariage
suggere au pasteur de l'encourager dans ce sens. Si tel n'est
pas le cas, il est possible que le pasteur (ou méme le couple,
s'il le désire) rencontre la Commission.

Dispositions communes

Bénédiction d’'un mariage de divorcés dans 'ECAAL et 'ERAL

Cette bénédiction et sa préparation doit avoir lieu selon les conditions générales de toute préparation au mariage et a la
vie de couple (voir chapitre “La bénédiction nuptiale”). La demande de bénédiction d’un nouveau mariage est traitée comme
toutes les autres demandes de casuels adressées a I'Eglise, a savoir avec la compétence et la conscience professionnelle du
pasteur. Vu la spécificité de cette demande, il est proposé au pasteur deux “outils” une_fiche technique d’entretien, et le
respect d’'une “clause de conscience”.

Lorsqu’une demande de bénédiction d’un mariage de divorcé(s) est adressée au pasteur, celui-ci procéde de la fagon

sulvante :

- le pasteur a avec les demandeurs une série d’entretiens de préparation selon les grandes lignes du schéma de la fiche
technique fournie aux pasteurs a cet effet ;

- il est laissé au pasteur et a sa compétence professionnelle le soin de traiter la demande du nouveau couple, en son dme
et conscience ;

- encas de doute, d’hésitation ou de probléme avec un couple demandeur, le pasteur peut recourir a I'écoute et I'avis d’'une
tierce personne pour clarifier sa réflexion et prendre, avec ce tiers extérieur, une décision adéquate. Cette tierce personne
peut étre I'Inspecteur Ecclésiastique pour 'ECAAL et le Président de Consistoire pour I'ERAL, soit une autre personne de
confiance (par ex un superviseur ou un autre colléegue) dont le ministere est reconnu par I'Eglise et qui est liée au secret
professionnel


http://luther.mulhouse.pagesperso-orange.fr/Vademecum/Livre%203/Html/Le%20service%20pastoral/Mariage%20de%20divorces%20fiche.doc

Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

- en cas de probléeme avec un pasteur, le couple demandeur peut, lui aussi, faire appel a la tierce personne pour faire
entendre sa demande et ne pas étre bloqué sans recours possible
- le pasteur indiquera le nombre annuel de remariages de divorcés sur le formulaire des statistiques ecclésiastiques.

Nous rappelons que la brochure de préparation “Vivre et Aimer” est également un bon outil de travail dans le cadre de ces
entretiens-la. A 'occasion d’un mariage de divorcé(s), les entretiens de préparation ont ceci de particulier qu’ils risquent de
toucher d’anciennes ou de récentes souffrances du ou des divorcés, souffrances qui sont souvent liées a des sentiments plus
ou moins conscients de culpabilité par rapport a la morale sociale et familiale ambiante. Il est donc compréhensible que les
demandeurs soient parfois sur leur garde dans ces domaines et qu'ils se protégent en conséquence de I'éventuelle intrusion
d’un tiers surtout s'il est porteur, dans leur imaginaire, de leur propre instance morale. Il importe de comprendre et de
respecter cette éventuelle réserve des personnes divorcées pour gagner peu d peu, avec doigté et respect, la confiance de ces
personnes qui font une démarche qui n’est pas forcément facile pour elles.

Il importe aussi de ne pas perdre de vue que la plupart du temps l'un des deux n’est pas divorcé et qu'il désire étre traité
comme tel, et trouver lui aussi sa place dans ces entretiens.

Bon courage, et que I'Esprit vous guide

> OBSEQUES - CEREMONIE FUNEBRE

En avril 2020, le Conseil de 'UEPAL a chargé un groupe de travail de mener une réflexion sur les obseques et de
proposer des lignes directrices adaptées au contexte social et religieux en profonde mutation. En juillet 2022,
'assemblée de I'Union a consacré a voté et validé texte et recommandations émises par le « groupe obséques »
notamment pour une reformulation des indications pratiques du reglement de TUEPAL « Vivre en église ».

Dispositions UEPAL

Texte de réflexion sur les obséques
Adopté par I'Assemblée de I'Union le 2 juillet 2022

De la mort intégrée a la mort refoulée

Depuis quelques décennies, la place de la mort a beaucoup évolué. L’historien Philippe Aries a consacré ses recherches a
I'histoire des attitudes des occidentaux devant la mort!. Il a magistralement montré les changements qui se sont produits a
la fin du 19¢me et surtout au 20¢me siécle. L'attitude traditionnelle devant la mort était faite de continuité. La mort était
familiére. Le mourant devait s'y préparer. Il la sentait venir. Cette mort n'était pas cachée, on peut méme dire qu’elle était
publique, y compris au sein des maisons. Soljenitsyne écrit dans Le pavillon des cancéreux : « Sans fanfaronnades, sans faire
d'histoires, sans se vanter qu'ils ne mourraient pas, tous ils admettaient la mort paisiblement. Non seulement ils ne
retardaient pas le moment des comptes, mais ils s'y préparaient tout doucement et a l'avance, désignaient a qui irait la
jument, a qui le poulain... et ils s'éteignaient avec une sorte de soulagement, comme s'ils devaient simplement changer
d’isba. »? Les plus dgés d’entre nous se souviennent de la fin de ces pratiques ancestrales : on mourait a la maison, il y avait
des visites, les obséques partaient de la maison mortuaire, on se réunissait pour un repas, immédiatement apres
I'inhumation au cimetieére.

Puis est venu le temps de la « mort interdite », selon Philippe Ariés. On mourait de plus en plus souvent a I'hépital, les morts
devenaient invisibles, la mort elle-méme est devenue tabou. Cette évolution se poursuit, au point que certains observateurs
avertis parlent d’une « transition funéraire ». Selon Guillaume Cuchet, les changements dans les meeurs funéraires sont tels
qu'ils entrainent une véritable mutation3. Prenons la place de la crémation. Longtemps restée marginale, elle s’est
aujourd’hui banalisée, y compris dans les territoires ruraux, au point de devenir probablement majoritaire bientét. Or
I'inhumation était un moment important des obséeques, elle constituait une étape rituelle incontournable en rassemblant au
cimetiére, autour de la tombe, les membres de la famille et la communauté chrétienne qui avait perdu l'un des siens. La
transition, a la fin d’un culte d’action de grdces n’est pas encore fermement établie par une forme de ritualisation de I'adieu.
Quelles paroles et quels gestes proposer ?

La déchristianisation qui s’accentue entraine d’autres conséquences. Le phénoméne n’est pas nouveau. Dés 1954, Richard
Paquier écrivait: « Dans notre monde sécularisé et la phase d’histoire que d’aucuns ne craignent pas d’appeler « post-
chrétienne », la liturgie ecclésiastique des funérailles s’avére en criante dissonance avec la réalité dans un grand nombre de
cas. »* 1l désignait ainsi les circonstances tres diverses que 'on peut rencontrer, avec d’une part des familles bien intégrées
dans la vie de la communauté, mais aussi des membres éloignés, voire des personnes sans lien avec la paroisse.

On constate également que des pratiques et des gestes qui faisaient sens naguére ont perdu leur force d’évidence. Qui fait
encore halte devant un convoi funéraire ? Combien ne savent plus prier un psaume ou le Notre Pére, réciter le credo,



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

accomplir le geste de la pelletée de terre ? Faut-il alors maintenir ces gestes en espérant en quelque sorte rechristianiser un
tant soit peu les vivants par les morts ? Et si la mutation était plus radicale ? « En enterrant leurs grands-parents, les
descendants enterrent souvent aussi le christianisme dans leur famille. Ils demandent aux chrétiens qui restent de le faire a
leur place, au cours d’une cérémonie a laquelle ils assistent souvent passivement... » écrit encore Guillaume Cuchet®. Les
pasteurs constatent au fil des ans une perte de la culture chrétienne de la mort et des funérailles. Autrefois, il n’était pas
rare de rencontrer des paroissiens qui se préparaient en notant des souhaits de textes et de cantiques, aujourd’hui, les
descendants ne retrouvent plus le verset de confirmation.

Les pratiques actuelles au sein des communautés chrétiennes bénéficient d’une expérience humaine et spirituelle riche des
générations qui nous ont précédés. C’est pourquoi il nous faut sans doute, si nous tenons d ces pratiques héritées, et si nous
les trouvons toujours pertinentes, résister a un certain nombre de changements. Il ne s’agit pas de préner une attitude
purement conservatrice et de s’opposer aux nouveautés, mais de rester attachés a ce qui nous parafit utile pour proposer
des paroles et des gestes ayant du sens. Dans toutes les traditions religieuses et spirituelles, des acteurs s’interrogent sur
leur réle, aujourd’hui. Delphine Horvilleur, dans son livre Vivre avec nos mortsS, exprime avec beaucoup de pertinence le
sens des paroles prononcées pres d'une tombe.
« Ce jour-la, je me suis trouvée seule face au fils de Sarah. Dans l'allée du cimetiére, a quelques pas d'une tombe ouverte, le
cercueil était posé entre nous, et nos deux visages se faisaient face. D'un c6té, se tenait 'homme qui m'avait raconté la veille
tout ce qu'il savait de sa mére. De l'autre, j'étais celle qui allait en retour le lui répéter. Et moi qui avais prévu de m'adresser
a d'autres, de parler a des hommes et des femmes qui a travers mes mots feraient sa connaissance, pensant m'étre « fendue »
d'un bel hommage, ridicule vanité, j'ai simplement raconté cette femme a celui dont je tenais tout ce que je savais d'elle.
Je me suis adressé a ce fils pour lui raconter sa mére. Je lui ai dit le monde d'avant, les deuils et I'enfant arrachée, une vie a
reconstruire et une parole impossible. ]'ai repris ces mots dans ma voix, je les ai traduits dans mon langage pour les lui faire
entendre autrement.
Je crois que jamais mieux que ce jour-la, je n'ai compris mon réle et ce a quoi sert un officiant au cimetiére. Accompagner
les endeuillés, non pas pour leur apprendre quelque chose qu'ils ne savaient déja, mais pour leur traduire ce qu'ils vous ont
dit, afin qu'ils puissent l'entendre a leur tour. Et s'assurer ainsi que le récit qui a quitté leur bouche revienne a leurs oreilles
par l'intermédiaire d'une voix qui n'est pas la leur, enfin pas tout a fait, une voix qui fait dialoguer leurs mots avec ceux
d'une tradition ancestrale, transmise de génération en génération... »

L’expérience de Delphine Horvilleur rejoint en de nombreux points celle des pasteurs, dans leur réle d’accompagnement des
personnes endeuillées. Venons-en maintenant a quelques repéres théologiques.

Eléments bibliques et théologiques

L’UEPAL accueille toutes les demandes de celles et ceux qui se tournent vers elle. L’Eglise accompagne les femmes et les
hommes qui sont dans la peine. Elle le fait au nom du Christ. Jésus s’est soucié des morts et de la tristesse de leurs proches.
De nombreux textes bibliques attestent que la mort n’est pas évitée ou contournée dans le judaisme ou dans I'Eglise
naissante. Au contraire, la théologie de l'incarnation en Jésus Christ, né, mort et ressuscité, rappelle que tout ce qui est
humain concerne Dieu et que la mort méme est le lieu de sa parole créatrice, de son salut qui reléve et fait vivre aujourd'hui
et a jamais. Par la foi, le chrétien est associé chaque jour, par son baptéme, a l'événement pascal de mort et de résurrection.
Cette espérance est promesse pour toutes celles et ceux qui mettent leur confiance en Dieu. Dans la mort de chaque humain
se joue une mystérieuse communion avec la mort du Christ.

Devant la rupture de la séparation, les obséques permettent d'exprimer la douleur et la tristesse, de faire mémoire de la
personne qui n'est plus la, d'acter la séparation, d'entendre une parole qui tente de proposer un sens, enfin de remettre le
défunt a Dieu. Les obséques sont une étape importante du deuil. Elles déclenchent un processus utile aux proches, a la famille,
au groupe social et a la communauté chrétienne. Elles ont une fonction sociale importante.

Théologiquement, le service funébre chrétien est encore plus que cela : il est « une ceuvre eschatologique, une forme de
combat de I'Eglise contre les prétentions et les revendications de la mort », comme I'écrivait naguére Jean-Jacques von
Allmen.” Ne pas taire le message de la résurrection ne signifie cependant pas qu'il faudrait profiter de la prédication pour
chercher a évangéliser tous ces auditeurs occasionnels. Dieu ne prend personne en traitre ! Il ne s’agit pas de profiter d’une
occasion, mais de rejoindre une situation humaine, en éclairant des questions existentielles par l'interprétation d’un récit
ou d’une parole biblique.

Les étapes des obseques

Le texte de référence au sein de 'UEPAL a longtemps mentionné trois étapes : a la maison mortuaire, a I'église ou a la
chapelle et au cimetiére. Aujourd’hui, la premiére de ces étapes appartient au passé. On peine a se souvenir de 'intervention
de voisins, bénévoles, pour conduire le cercueil jusqu’a I'église et jusqu’au cimetiére. Aprés 'abandon de la réunion a la
maison mortuaire et du cortége funébre, il restait deux étapes, a I'église et au cimetiére, ou inversement. Puis est venue
l'augmentation du nombre des crémations. En France, en l'espace de 40 ans, on est passé d’1 % de crémations a preés de 40
% du total des obseques ; parallélement entre 1985 et 2018, le nombre de crématoriums a augmenté de 14 a 174. Les trois
départements de I'Est ne sont pas en retard, mais plutét en avance sur le phénoméne. Des crématoriums sont accessibles
partout, ainsi que les espaces cinéraires et les colombariums dans les cimetiéres. De plus en plus de Frangais souhaitent étre
crématisés. Les évolutions ne s’arréteront pas la. Nous assistons aujourd’hui a I'émergence de préoccupations liées au
respect de I'environnement.

En supprimant le passage au cimetiére, la crémation a pour effet de réduire le rituel a une seule étape et a réserver aux plus
proches la présence autour de la tombe, en cas d’inhumation de l'urne, quelques jours plus tard. Cette réunion de la famille



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

la plus proche ne sera pas rendue publique. Si I'on considére les changements auxquels on a assisté depuis une ou deux
générations, de trois étapes (anciennement 4 avec la maison mortuaire), la partie publique des obséques se concentre
aujourd’hui sur la seule cérémonie a I'église ou au funérarium. D’ot1 la préoccupation consistant a bien accueillir les familles
et les proches au début des obseques.

En sens inverse, on observe également un éclatement des lieux ou se vit une partie du processus de deuil des proches. Des
demandes de priére et de « petites bénédictions » sont parfois formulées au moment de la levée du corps, ou a I'hépital, ou
encore a la morgue. Certaines familles préférent choisir le funérarium comme lieu principal de la cérémonie, voire le
cimetiere, s’il n’y a qu’une urne a déposer.

Evoquons, au passage, les opérateurs de pompes funébres. IIs jouent évidemment un réle important. Au moment de recevoir
les familles, ils conseillent et parfois orientent le choix des familles. Michel Paret a raison de rappeler que les sociétés de
Pompes funébres sont la plupart du temps demandeuses de contacts avec les membres du clergé et les équipes chargées des
funérailles. «IlIs cherchent a améliorer leurs relations aux tiers, avec ceux qu’elles considérent comme de potentiels
intervenants extérieurs ».8 L’auteur écrit dans le contexte de dissémination des protestants. En Alsace et en Moselle, les
pasteurs et les paroisses sont, la plupart du temps, vus comme de réels partenaires. Cependant, les Sociétés de Pompes
Funébres ont parfois créé leurs propres salles funéraires pour accueillir de petites assemblées. Elles vont nécessairement
chercher a amortir leurs investissements dans ces installations. Dans ces lieux et dans les funérariums, les obséques
changent de visage. Les techniques du son et de lIimage deviennent omniprésentes. A l'inverse, si ces entreprises
entretiennent de bonnes relations avec le clergé, elles peuvent occasionnellement encourager des familles éloignées de
I’Eglise a se tourner tout de méme vers la paroisse de leur lieu.

Demandes particuliéres

Chaque pasteur pourra ici témoigner d’avoir rencontré des situations surprenantes, comme des demandes de prise de parole
au dernier moment, au seuil de I'église ou du temple, ou la présence d’objets symboliques sur et a proximité immédiate du
cercueil, dont il n’avait pas été averti, comme le fanion d’une équipe de football. De plus en plus fréquentes sont :

e La demande de prises de parole, que I'on peut appeler témoignages, hommages, éloges funébres

e La diffusion de musique enregistrée, de chansons emblématiques
Des photos
Des objets symboliques
Parfois le souhait de se rassembler dans un lieu particulier.

Nous ne ferons pas ici la liste de tous les cas et exemples que I'on peut rencontrer, mais nous essayerons de mesurer le bien-
fondé des principales évolutions. Mentionnons aussi la grande diversité des réalités familiales : familles nombreuses au sein
desquelles tous ne sont pas concernés par la préparation, familles peu nombreuses, avec un seul interlocuteur pour le
pasteur, familles désunies, familles recomposées.

La dimension musicale des obséques donne lieu a des demandes particuliéres. La difficulté qui en résulte est la cohérence
avec le reste du culte et les éventuelles distorsions, si le message véhiculé par le chant ou le style musical s’éloigne du message
biblique. De méme, des lectures peuvent étre proposées par la famille de la personne défunte. 1l s’agit de les recevoir avec
tact et de les examiner avec perspicacité. Le pasteur peut étre amené a éventuellement ne pas les estimer compatibles avec
le contenu d’un service funebre. Il en a le droit. Quant aux derniéres volontés du défunt, elles pourront étre prises en compte,
dans la mesure ou elles ne constituent pas un obstacle au bon déroulement de la célébration et au deuil des proches.

Quelques tensions fécondes

Evoquons enfin quelques questions ou se joue également le sens du culte d’adieu. A travers un certain nombre d’expériences
précises relevées par des observateurs et des pasteurs, la tendance a la privatisation des obséques se manifeste. Si la
période de crise sanitaire en 2020-2021 a marqué une accentuation de ce phénomene, auquel les familles, les opérateurs de
pompes funébres et les pasteurs ont dil s‘adapter, on note que de maniére plus générale, certaines familles ne sont plus a
I'aise avec la dimension publique des obséques. Des demandes sont formulées pour des rites en petit comité, dans la « stricte
intimité de la famille ». Des salles de cérémonie sont mises a disposition par des entreprise de pompes funébres, la ot
précédemment on ne disposait que des églises comme lieux de rassemblement. Ces salles sont de petite taille et donnent un
tout autre cadre a la cérémonie qui s’y déroule. On constate encore des demandes nouvelles, comme de ne pas laisser une
assemblée réunie a I'église se rendre ensuite a la tombe dans le cimetiére adjacent.

Les pasteurs auront a résister a la tendance a faire passer la dimension publique de la vie du défunt au second plan, voire a
la gommer. Il existe une tension entre la dimension publique et la dimension intime des obséques. Le service funébre a I'église
implique que la communauté chrétienne qui perd un de ses membres soit présente. Dans le fond, c’est la communauté qui
agit, a travers le ou les célébrants. Il y a, de plus, une dimension sociale que nous ne pouvons pas ignorer, plus ou moins
marquée selon la personnalité des défunts.

D’un autre cété, la demande d’intimité de la part de la famille du défunt s’exprime et se manifeste de plus en plus. La famille
souhaite décider de I'art et de la maniére dont les obséques vont se dérouler. Elle exprime le besoin de vivre ces adieux dans
une forme d'intimité. On attend du pasteur qu'il s’adresse personnellement aux endeuillés. Si le prédicateur ignore ces
attentes, il va non seulement décevoir les proches, mais exacerber cette tension entre les deux dimensions, publique et intime,
des obseques. Le défi consiste alors a faire droit aux attentes des proches, tout en les situant et en les interprétant dans le
cadre du service funébre qui doit rester public.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

Dans les contacts préalables et dans I'entretien de préparation des obséques, il est conseillé d’aborder cet aspect. On pourra
notamment évoquer la question d’éventuelles prises de parole de personnes extérieures a la famille, pour sonder comment
se situe la famille en deuil par rapport a cette dimension de la vie du défunt.

La question des gestes rituels mérite également d’étre mentionnée. Pourquoi ? Parce que les anciens gestes parfois perdent
leur évidence et que de nouveaux gestes sont a inventer. La sobriété rituelle appréciée chez les protestants ne signifie pas
que l'on se contentera d’une extréme pauvreté des attitudes ou de comportements stéréotypés.

Comment vont évoluer les attentes de nos contemporains face a 'accompagnement des endeuillés et a la célébration des
obseques ? Nous ne le savons pas. Mais nous sommes convaincus qu’au seuil entre la vie et la mort, les Eglises ont un réle a
Jjouer et une place a ne pas négliger, fruit d’un trésor d’expériences héritées. N'ont-elles pas trop rapidement obtempéré aux
injonctions des autorités de I'Etat au moment de la crise sanitaire et accepté de limiter les possibilités laissées a toutes celles
et ceux qui ont été en situation d’accompagner des mourants et des familles endeuillées ?

La crise de la covid-19 a révélé les fragilités des pratiques autour de la mort. Les soignants, les entreprises de pompes
funébres, les acteurs d’Eglise n’ont pas eu d’autre choix, semble-t-il, que d’assister a cette situation ot les adieux manquaient
de dignité. Les restrictions ont duré longtemps. Le nombre de participants ayant été limité en fonction de la taille des
batiments, de nouvelles pratiques ont été inventées, afin de permettre a des personnes de suivre a distance les obséques de
leurs proches. A I'ére du numérique, il arrive que le service funébre soit filmé entiérement a l'aide d’un téléphone, pour
permettre a des personnes éloignées d’étre associées. On ne s’opposera pas nécessairement a ces nouvelles demandes, qui
doivent étre définies au préalable.

Nous ne mesurons probablement pas encore ce que la crise des années 2020-2021 laissera comme traces dans les pratiques
autour de la mort, pas seulement en Europe. Comme un rappel douloureux, notre société a repris conscience de I'importance
culturelle et anthropologique des rites au moment du décés d’'une personne. Espérons que cela encouragera les
communautés a revisiter ces questions et a soutenir les efforts visant a donner du sens a 'accompagnement des endeuillés
et a I'annonce d’une vie plus forte que la mort. Plus que d’'un impératif doctrinal qui consisterait a lutter pour continuer a
imposer une sorte d'intégrité du culte chrétien célébré au moment des obséques, il s’agit de reprendre conscience d’un
impératif pastoral consistant a accueillir au mieux les personnes telles qu’elles sont et a leur offrir un accompagnement
pertinent, en résonance avec I'Evangile !

La cérémonie funébre
Adopté par I'Assemblée de I'Union le 2 juillet 2022

La préparation des obséques

Deés la prise de contact par la famille ou l'entreprise de pompes funébres, il importe de définir rapidement le lieu et la date
des obséques, ainsi qu’un rendez-vous en vue d’un entretien de préparation. Une conversation téléphonique ou les seules
indications fournies par les pompes funébres ou la famille ne permettent pas une bonne préparation du service funébre.
L'entretien permettra d'écouter ce que les proches ont vécu au long de I'accompagnement de fin de vie. On prendra parfois
conscience de communications difficiles au sein de la famille, entre les personnes concernées par la préparation et des
personnes qui restent volontairement ou qui sont maintenues a I'écart. On pourra revenir sur les événements marquants de
la vie du défunt et s’accorder sur la question : qui rédige le parcours de vie ? Au cas ot la famille demande au pasteur de le
rédiger, celui-ci pourra I'adresser pour relecture a un membre de la famille, désigné a cet effet. Inversement, si la famille le
rédige, elle pourra adresser a I'avance ce texte au pasteur.

1l est préférable que l'entretien ait lieu au domicile de la famille, la ot la personne défunte a vécu. Le pasteur pourra
également recevoir la famille au presbyteére. Ajoutons qu’aujourd’hui les personnes ont aussi une identité sur internet et les
réseaux sociaux. Le pasteur ne se contentera jamais des éléments qu’il pourra trouver par le biais d’une telle recherche.

L'entretien portera sur les éléments suivants :

A. Le parcours de vie :

Il ne s'agit pas de préparer un panégyrique. Cependant, il est important de rappeler les événements marquants d'une vie,
de citer nommément les parents, le ou les conjoints, les enfants. Le ou les métier/s seront également mentionnés, ainsi que
les principaux engagements civils (sapeurs-pompiers volontaires, élus locaux, responsabilités assumées) ou au sein de la
communauté chrétienne.

B. Les souhaits de la famille

La famille peut proposer des textes ou des cantiques, faire appel a un organiste ou des musiciens. L’entretien de préparation
ne permet pas d’aborder en détail chaque aspect du service funébre, mais au moins la question des éventuelles prises de
parole souhaitées. En cas de crémation, la famille pourra demander au pasteur d’étre également présent. Un échange
téléphonique ou un message de courriel peut se révéler utile pour préciser certains points.

C. Les questions matérielles

Le pasteur évoquera également les conditions matérielles d’organisation : sonnerie du glas, service d’un organiste, d’un
sacristain, préparation d’une feuille de programme, chauffage. Il précisera que son service est gratuit et que l'offrande est
destinée a la paroisse. La destination des dons autres doit étre discutée avec la famille, afin de distinguer ce qui reviendra a
d’autres bénéficiaires et ce qui sera destiné a la paroisse.



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

Le déroulement du service funébre

L’ordre des étapes doit étre adapté au lieu, aux circonstances et a la demande des familles, en veillant a la cohérence et au
sens des différents moments.

A l'église

La qualité de I'accueil des familles en deuil et des autres participants est de premiére importance. Cet accueil reléve de la
communauté et non des pompes funébres, méme si I'ordonnateur et les employés peuvent y participer. Le pasteur est
responsable du bon déroulement de la célébration. En dernier ressort, c'est a lui de décider de la pertinence des prises de
parole et autres interventions.

La liturgie et la prédication comporteront les éléments suivants, proposés dans un langage compréhensible par tous : le
rappel que tous les humains sont mortels, 'annonce de la justification par la foi, la proclamation du Christ mort et ressuscité,
I’évocation du pardon et de la miséricorde de Dieu, dont les chrétiens sont invités a s’inspirer

Le service funébre a besoin d’étre structuré. Une liturgie ordinaire et réguliére est nécessaire, car elle est un élément de
fidélité. La liberté a également sa place. Cette place est dans la prédication. (cfvon Allmen, p.245)

Au cimetiére

Le pasteur est également responsable du déroulement au cimetiére. Il tiendra compte des us et coutumes locaux, veillera a
prendre en compte les conditions météorologiques pour apprécier la durée de ce moment. Cette étape comprendra le chant
d’un cantique (si possible), une lecture, une priére, la confession de foi, la remise du corps a la terre, et une bénédiction
finale.

Le cercueil sera inhumé des le début de cette étape. Douloureux, ce moment participe au chemin du deuil. Il est recommandé
de s’en assurer au début du service funébre aupres du responsable de I'équipe des Pompes Funébres.

Lorsque I'urne est déposée, quelques jours apreés le service funébre, il est utile de rejoindre la famille pour un moment de
priére concis. On pourra résumer quelques éléments du service funébre, proposer un temps de priére et une courte lecture,
un temps de recueillement et de silence.

Apreés le service funébre

Le service funébre est une étape sur le chemin du deuil. Il est utile que le pasteur rende visite a la famille d'un défunt, quelque
temps apres l'enterrement. Lorsque la famille habite dans un autre secteur ou une autre région, il parait tout a fait
nécessaire d’informer le collégue du lieu que des obséques ont été célébrées ailleurs. Un accompagnement a plus long terme
peut s'avérer tout a fait nécessaire. Certaines émotions et sentiments ne pourront s'exprimer qu'aprés un processus qui
prend du temps. Les équipes de visiteurs pourront prendre en charge une partie de cet accompagnement, des rencontres en
groupes pourront étre proposées régulierement aux endeuillés. Enfin, le culte de souvenir des défunts pourra étre I'occasion
de reprendre contact, par une invitation personnalisée, avec les familles des défunts de toute une année.

> VISITE

Dispositions EPCAAL Dispositions EPRAL
La visite

A l'image du ministére du Christ, celui du pasteur peut étre défini
avant tout comme un ministere de visite : Luc 1,68 et 78 ; 7,16 ;
Matth. 25,36; Jacques 1,27. La visite est a la base de I'édification (au
sens propre et au sens figuré) de la communauté ecclésiale. Comme
le berger a pour vocation premiére de s'occuper de son troupeau, le
pasteur doit s'occuper des membres de son Eglise pour les
rassembler, les nourrir et veille~ a leur croissance.

Il est donc appelé a donner la priorité a la rencontre avec les
personnes, aux visites des paroissiens. C'est ce qu'ils attendent en
premier lieu du pasteur. Les visites permettent au pasteur~ de mieux
connaitre les hommes, les femmes et les enfants qui lui sont confiés
; 1l connafit leurs joies, leurs peines et leurs souffrances, leurs
certitudes et leurs interrogations, parce qu'il les a écoutés. Il peut
ainsi les comprendre et les inclure dans ses prieres et méme dans ses
sermons (sous réserve du respect du secret professionnel !). Ses
prédications seront alors proches des auditeurs et de leurs
préoccupations, parce qu 'elles auront été inspirées et fécondées par
les visites. En retour, de tels sermons auront pour effet que les gens



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

s'adresseront plus volontiers au pasteur qui est au courant de la
réalité humaine quotidienne. Culte et visite pastorale sont donc bien
dans une relation de complémentarité.

Ce qui précede, concerne a la fois la visite au pasteur et la visite du
pasteur : la premiére reléve surtout de l'initiative du paroissien, la
seconde de l'initiative du pasteur.

La visite du pasteur. Les visites pastorales doivent avoir une
priorité absolue parmi les diverses tdches du pasteur.

Toutes les occasions doivent étre saisies pour faire des visites : lors
de son arrivée dans une nouvelle paroisse le pasteur essaye de faire
aussi rapidement que possible le tour de toutes les familles ; il se
rend régulierement au chevet des malades, aupreés des personnes
dgées ou affligées ; les anniversaires ou jubilés sont aussi
d'excellents prétextes.

Le pasteur étant une "personne-supposée-savoir”, il est bon qu'il se
tienne au courant des événements qui ont lieu dans les familles (par
l'intermédiaire de responsables de quartiers ou de conseillers
presbytéraux). Combien de malades, de personnes dgées attendent
la visite du pasteur, sans lui en avoir fait part, persuadés que "le
pasteur sait”,

Baptémes, confirmation, mariages et enterrements, offrent
d'excellentes opportunités de faire des visites. Rencontrer les gens
chez eux, dans leur cadre familier, pour un ou plusieurs entretiens
est riche d'enseignements ; cela a de plus l'avantage de lettre les
gens plus a l'aise pour l'entretien, mais, a l'inverse, demande
davantage de courage et de confiance en soi de la part du pasteur.
Une telle démarche n'exclut nullement la possibilité, voire la
nécessité de recevoir les fidéles en téte-a-téte, a I'abri d'oreilles ou
de regards indiscrets. Il est également possible de combiner les deux
: avoir l'entretien de casuel dans le bureau pastoral et penser au
"service aprés vente” en faisant une visite a domicile, pour un
entretien qui s'avére souvent étre des plus fructueux et des plus
profonds. Les paroissiens hospitalisés recoivent généralement la
visite de l'auménier de I'hdpital ou de visiteurs et visiteuses attitrés,
qui accomplissent leur ministére avec compétence, joie, foi et
dévouement. Cela ne dispense pas le pasteur de donner également
un signe de sympathie a ces paroissiens-Ia.

En cas d'empéchement de faire momentanément des visites, un
signe de vie sous forme d'une carte ou d'une lettre peut remplacer
la venue et la présence du pasteur.

Bernard Kaempf

> ENTRETIEN PASTORAL

Dispositions EPCAAL

L'entretien pastoral

Les visites faites par le pasteur et surtout celles qu'il recoit
débouchent souvent sur un entretien qui peut étre qualifié de
"pastoral” : il y a de plus fortes chances pour qu'il en soit ainsi, si
l'initiative ne vient pas du pasteur.

Le démarrage d'un tel entretien est alors beaucoup plus rapide et
plus facile, a condition toute- fois de savoir distinguer, sous des
prétextes souvent futiles et des paroles anodines, les motivations et
le sens profond de la démarche.

Un entretien pastoral peut étre qualifié d'asymétrique, puisque l'un
des deux protagonistes, le consultant est demandeur face au pasteur
qui apparait ou qui est percu comme "personne-supposée-savoir”,

Dispositions EPRAL

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

donc comme donneur (de conseils, de consolation, de pardon,
d'exhortation...).

D'emblée le pasteur doit se rappeler qu'il n'est ni médecin, ni
psychothérapeute, ni avocat, tous spécialistes auxquels il est
fréquemment appelé a passer la main.

Fondement et spécificité de I'entretien pastoral.

L'entretien pastoral est fondé sur l'autorité et le ministére du Christ
et sur la mission qu'il a dévolue aux disciples et aux croyants de tous
les temps, donc a I'Eglise. Les références bibliques a ce propos sont
nombreuses, et il n'est pas nécessaire de les citer toutes : Matth.
9,35ss ; Jean 10,Iss ; Matth. 18,12ss ; Jean 21,16ss ; Actes 20,28; Gal.
6,1-2; Eph. 4,11 et Col. 3,13ss.

Ce fondement de l'entretien pastoral fait également sa spécificité :

- il ne procéde pas de I'autorité ou de l'initiative du pasteur, mais de
celles du Christ et il est au service de I'Eglise, de ceux qui sont déja
ses membres et de ceux qui sont appelés a le devenir.

- L'entretien pastoral n'est jamais a proprement parler un dialogue,
car c'est la Parole d'un tiers, du tout Autre, qui le sous-tend.

- Tout entretien peut devenir pastoral, méme s'il ne porte pas
exclusivement sur des questions de foi ou d'Eglise, car tout
entretien peut déboucher sur les réalités ultimes de la vie.

- Si le fidéle s'adresse au pasteur et s'ouvre a lui, c'est sans doute
qu'il en a vue la signification symbolique du pasteur qui est signe
de Christ, de Dieu et de la communauté. Le consultant souhaite étre
entendu par quelqu'un qui représente ou rappelle autre chose que
lui-méme, un témoin avec lequel il puisse parler de questions qu'il
n'aborderait avec personne d'autre. La notion de secret
professionnel joue un réle important dans ce contexte : il est bon
que le fidéle sache que le pasteur doit s'y tenir et que ce dernier le
fasse effectivement et en toutes occasions.

- Il peut y avoir "entretien pastoral”, méme sans pasteur, pourvu
que l'un des interlocuteurs au moins écoute, parle et agit,
explicitement ou implicitement, "au nom du Christ", sur la base
d'une relation asymétrique (qui peut cependant tendre a la
symétrie par la suite).

Pratique et objectif de I'entretien pastoral.

L'entretien pastoral est un contact humain de communication
verbale et non-verbale. Son objectif dépend de la théologie de celui
qui le pratique et varie d'un pasteur, d'une personne a l'autre.
Certains ont en vue l'intégration ou la réinsertion du consultant
dans I'Eglise : il n'y a pas entretien pastoral s'il n'y a pas annonce et
proclamation explicites de la Parole de Dieu. D'autres donnent la
priorité au bien-étre, a l'équilibre physique et moral de la personne
: le vécu de la Parole prime et une attitude d'écoute, d'acceptation,
d'accueil et de compréhension (empathie) est nécessaire et
suffisante, car ce langage verbal et surtout non verbal proclame
implicitement I'Evangile puisqu'il l'incarne.

Un consensus sur l'objectif de l'entretien pastoral devrait cependant
pouvoir étre atteint, si l'on définit ce dernier comme accueil, écoute
et proclamation.

- L’accueil et I'écoute.

Le pasteur (ou tout croyant) engagé dans un entretien pastoral est
percu comme signe de Dieu. Par la qualité de son accueil et de son
écoute il incarne I'Evangile qu'il est censé apporter, méme si la
Parole de Dieu n’est pas exprimée de vive voix. L'accueil et I'écoute
ont pour but de donner a toute personne en entretien pastoral une
occasion d'étre certaine d'avoir été accueillie, acceptée et comprise
intellectuellement et affectivement, avec son histoire unique et
personnelle.

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Il — Réglement général — Pasteur de TUEPAL

Le pasteur, homme de la Parole, est d'abord celui qui doit savoir se
taire et écouter ! La sagesse rappelle que nous avons deux oreilles et
seulement une bouche, pour plus écouter que parler. Accueil
chaleureux et écoute empathique sont la base indispensable d'une
relation pastorale suivie et approfondie, car des paroles qui
devraient rassurer, éclairer, encourager, finissent vite par irriter,
lorsqu'elles ne sont pas prononcées dans une relation de confiance,
de compréhension et d'acceptation.

- La proclamation.

Ce terme est a comprendre dans un sens aussi large que possible. Le
consultant s'adresse au pasteur pour étre écouté, mais également
pour s'entendre dire une parole, sinon la Parole. C'est ce qui
distingue  fondamentalement l'entretien pastoral d'autres
entretiens.

Le consultant attend du pasteur, témoin de Dieu, qu'il parle en tant
que tel et prononce une parole prophétique, directive ou de
réconciliation. Notons l'importance et la valeur thérapeutiques de la
confession suivie de I'annonce du pardon.

Souvent le consultant cherche un guide pastoral : la question est de
savoir dans quelle mesure un pasteur doit répondre a toutes les
attentes. Celle d'une prise en charge qui peut avoir des conséquences
d'infantilisme et de dépendance.

La proclamation n'est pas toujours possible ou opportune. Le
pasteur ne devrait donc pas avoir mauvaise conscience s'il n'a pas
prié ou lu la Bible lors d'une visite ou d'un entretien. L'essentiel est
d'assurer une relation de confiance solide et authentique donc
d'incarner I'Evangile.

Une attitude autoritaire, irascible et de non accueil est incompatible
avec une parole de pardon, verbale ou non verbale. Les
proclamations du pasteur doivent étre en harmonie.

La formation du pasteur et son accompagnement spirituel.

Un entretien pastoral ne s'improvise pas. Le pasteur doit posséder
des connaissances psychologiques et une formation pratique
élémentaires, afin de connaitre sa propre personnalité ainsi que
quelques mécanismes psychologiques de base, pour éviter des
erreurs ou des impasses. Il n'est pas possible d'entrer dans le détail
d'une telle formation : les Facultés de Théologie prennent de plus en
plus en compte cette nécessité ; les stages de reformation pastorale
offrent régulierement des possibilités a ce niveau.

La maturité psychologique et spirituelle du pasteur a une influence
positive non négligeable sur la qualité de ses visites et de ses
entretiens.

Pour mieux se connaitre et pour mirir personnellement, chaque
pasteur a besoin de son propre pasteur, un aide et un compagnon
sur lequel il puisse compter, auquel il puisse se confier et avec lequel
il puisse dialoguer et s'interroger sur lui-méme. Il n'est pas sain que
ce vis-a-vis indispensable soit I'épouse ou I'époux du pasteur.

Bernard Kaempf

Bibliographie sommaire : G. CRESPY, Les ministéres de la réforme et la
réforme des ministeres (p. 103ss) - H. FABER-E. v.d. SCHOOT, La pratique
du dialogue pastoral. - A. GODIN, La relation humaine dans le dialogue
pastoral - W. JENTSCH, Der Seelsorger. - W. SCHUTZ, Seelsorge.

> PRESENCE PASTORALE DANS LA CITE

A compléter

Mis a jour 08/2022



Vivre en Eglise — Livre Ill — Réglement général — Pasteur de TUEPAL
Mis a jour 08/2022

» ACCOMPAGNEMENT DE GROUPES PAROISSIAUX

Le dynamisme d'une paroisse, suscité et stimulé par I'annonce de la Parole, se mesure, entre autres, a la vie et au
rayonnement des groupes paroissiaux.

Attentif aux mutations de la société et vigilant aux formes nouvelles d'animation, le pasteur s'efforce de concert avec le
conseil presbytéral de susciter des vocations et des entreprises nouvelles pour que la paroisse puisse offrir différents
lieux et moyens d'engagement et de militance au nom de I'Evangile. Chacun, avec ses particularités et ses charismes,
doit pouvoir vivre et exprimer sa foi au service des autres.

Le pasteur veille a la coordination du travail et des activités des divers groupes. Il aura soin de promouvoir une prise de
responsabilité de ses paroissiens et leur propose des lieux et des sessions de formation pour que chacun puisse assurer
les taches et les fonctions auxquelles il a été appelé.

Au nom du Conseil Presbytéral, le pasteur veille a ce que I'ordre dans les locaux paroissiaux et leur gestion soient
assurés. La désignation d'un responsable est recommandée



