Dimanche 4 juin

Pentecote

1 Corinthiens 2,12-16

Marc Wehrung

Strasbourg

1. Le contexte

A Corinthe le message de I'Evangile a passé de la culture judéo-palestinienne a
celle du monde hellenistique. Il était & peu pres inévitable que les chrétiens
soient tentés de penser leur foi dans le modéle des sagesses de leur
environnement, notamment de la gnose. Des chefs d'écoles diverses font des
adeptes a Corinthe, ce qui divise I'Eglise. Paul réagit parce qu'il voit le danger
d'une réduction de la foi chrétienne & une sagesse philosophique humaine. Il
oppose la sagesse humaine a la folie de la croix (1,17-25).

La foi chrétienne n'est pas fondée sur la sagesse humaine, mais elle est ceuvre de
la puissance de I'Esprit de Dieu (2,4+5). Si la foi n'est pas le fruit de la sagesse
humaine, Paul encourage cependant les chrétiens de Corinthe & ne pas rester «
des petits enfants dans le Christ» (3,1) et a progresser dans la vraie sagesse qui
est fruit de la foi. Dans le passage 2,10-16, Paul dit que c'est uniquement par
I'Esprit Saint qu'on peut connaitre la sagesse divine.

L'apbtre s'exprime dans le langage de la gnose. Mais le cceur de son message est
« le Christ crucifié» (1,23). Cette folie/sagesse n'est pas de ce monde, donc autre
chose que la sagesse humaine. Elle est une connaissance qui inclut toutes les
sagesses et qui pourtant les dépasse et leur donne un sens nouveau.

2. Parcours

v.12

« Nous» désigne tous les chrétiens, méme si certains n'ont pas encore atteint
I'age adulte et ne sont pas parfaits (v.6). Puisque tous ceux qui disent que Jésus
est le Seigneur ont recu le Saint Esprit (12,3), on ne peut séparer les croyants en
classes. Le monde aussi a un pneuma. C'est « l'esprit» du psychisme naturel de
I'nomme (v. 14). Les « dons de la grace » ne désignent pas seulement les «
charismes» particuliers, mais surtout I'ensemble de tous les actes et hauts-faits
de la grace de Dieu comme Paul le dit en Rom. 8,32.

v.13
Deux traductions sont possibles :

« ...Exprimant ce qui est spirituel en termes spirituels» (TOB et Segond) ou
«...Nous expliquons les choses spirituelles aux (hommes)spirituels » (Héring et
Luther). Dans le premier cas, cela voudrait dire que le critére du discernement
des esprits est affaire de I'Esprit. Dans le deuxiéme, on est plus dans la logique
de I'opposition entre I'homme naturel et I'homme spirituel.

v.14
L'homme « psychikos» est doué d'intelligence, d'esprit, de jugement, de religion,



mais fermé en lui-méme il ne peut accepter ce qui vient de I'Esprit de Dieu. Paul
reste dans ses réflexions et affirmations commencées en 1,18. Sa pneumatologie
est un autre aspect de sa théologie de la croix.

-v.15

Les «Spirituels » de Corinthe qui croient pouvoir juger Paul parce qu'ils se
considerent comme I'élite sont en fait « charnels »(3,1). Puisqu'ils n'ont pas le
Saint Esprit, sagesse folle de la croix, ils n‘ont pas l'organe qui leur permet de
juger Paul. Mais ceux qui ont I'Esprit de la folie de la croix ont des critéres pour
le discernement des esprits (12,10) !

v.16

Le fondement de la « gnose» de Paul est le message de I'AT et non la raison. Nul
ne peut entrer dans le mystére de Dieu si Dieu lui-méme n'ouvre pas la porte.
Mais « ce qui n'est pas monté dans le coeur de I'hnomme »(v.9), Dieu I'a révélé
par I'Esprit. Paul identifie I'Esprit de Dieu avec I'Esprit du Christ crucifié. C'est
I'annonce finale et triomphale de I'apbtre.

La pensée de Paul est clairement trinitaire : Dieu, le Christ et I'Esprit sont
différenciés et forment pourtant I'unité. C'est par I'Esprit que la grace de Dieu est
donnée aux chrétiens et qu'elle se révéle. Cet Esprit est I'Esprit a la fois de Dieu
et du Christ et non I'Esprit de I'homme. Il est Dieu de Dieu, Dieu qui dans sa
révélation donne aux humains acces au mystere divin.

3. Pistes pour le message
1. Qui est « parfait>» ?

« Parfaits », chrétiens adultes, sont ceux qui reconnaissent dans la croix du
Christ la parole de réconciliation, vérité éternelle de Dieu, inaccessible a I'étre
humain, mais révélée et proclamée. C'est le message de la croix qui est aussi le
cceur de I'annonce de la nature et de I'action du Saint Esprit. L'illumination par le
Saint Esprit n'est pas un surplus au message de la croix qui donnerait a une
certaine élite accés au monde supérieur des mystéeres divins hors de portée du «
chrétien moyen».

2.Comment enseigner la grace de Dieu?

Se refuser a parler « dans le langage qu'enseigne la sagesse humaine» comporte
le risque de tomber dans le « patois de Canaan », c'est-a-dire énoncant les
formules dogmatiques justes comme si par elles nous pouvions maitriser la folie
de la croix. Dieu s'est révélé dans la croix de sorte que nous ne pouvons accéder
a lui par nos propres moyens. Ni I'ceil, ni I'oreille, ni le coeur, ni la pensée, ni le
sentiment ne peuvent I'y reconnaitre et I'y sentir, si ce n'est Dieu lui-méme qui
s'y donne a voir, a entendre, a comprendre. Ce n'est que I'acte miséricordieux de
Dieu lui-méme, qui peut nous faire reconnaitre dans la croix du Christ sa volonté,
le mystére éternel de son amour.

Le « parler des dons de la grace de Dieu» est spirituel, quand il a lieu en pleine
conscience de ses limites : toute profonde et juste formulation dogmatique,
comme toute prédication aussi fidele qu'elle soit a I'Ecriture, sont lettre morte, si
Dieu lui-méme ne s'y manifeste pas. Parce que Dieu n'est pas une idée, un
concept, mais le Dieu vivant. Il en va comme dans les relations humaines : nul
ne peut me connaitre si je ne me montre pas tel que je suis. Mais méme si Dieu
se révele tel qu'il est, il reste cependant l'initiateur dont dépend toujours a
nouveau le renouvellement de sa connaissance par le don de I'Esprit.

L'Esprit qu'il donne reste son Esprit. L'Esprit n'est pas une fonction (voire un
fonctionnaire !) de I'Eglise. La ou I'Esprit ne souffle pas, il ne reste que la coquille
vide, la lettre la lettre morte, méme si les mots formulent correctement « la pure



doctrine ». On ne peut témoigner des graces de Dieu qu'avec humilité et en priant
« veni Creator Spiritus ».

3. Mais qu'en est-il alors de la certitude de la foi?

Méme si le croyant reconnait la barriére infranchissable entre Dieu et 1'homme et
qu'il confesse que tout dépend de l'initiative de Dieu, il ne sombre pas dans le
nihilisme. Bien au contraire : I'homme spirituel est a la fois humble et
triomphalement sir de la grace de Dieu. Il ne vit pas de ses propres possibilités
et ne fonde pas son espérance sur ses propres réalisations. Mais par I'Esprit de
Dieu il vit de ce qu'il n'est pas par lui-méme, mais par la grace de Dieu
manifestée et accomplie en Christ : pauvre, mais héritier du royaume, - affligé,
mais consolé - affamé mais rassasié.

L'homme spirituel criera toujours : « Je crois! Viens au secours de mon manque
de foi!'» Il reconnait sa lamentable faiblesse. Et parce qu’ainsi il fait confiance a
«|'Esprit qui vient en aide & notre faiblesse» (Rom. 8,26), il dira aussi « Abba,
Pere »(Rom. 8,15), certain d'étre enfant de Dieu. Puisqu'il appartient au Christ,
qui le condamnera ? La gréace le rend invulnérable !

L'homme « pneumatikos» sait qu'il est toujours encore homme « psychikos », _
tout comme I'homme sauvé sait qu'il est « simul justus et peccator » (Luther). Ce
n‘est que I'Esprit du Christ, sujet agissant de I'homme « pneumatikos », qui peut
réaliser la foi qui comprend et connait la grace et non le sujet naturel de I'homme
«psychikos ».Le message de Pentec6te méne au coeur de la sotériologie et donc
aussi au centre de I'anthropologie chrétienne.

4. Qu'en est-il de I'herméneutique?

C'est la question fondamentale pour la connaissance de la grace. Les

fondamentalistes se référent a « l'inerrance » des textes bibliques jusque dans
chaque lettre des mots. Les spiritualistes et autres pentecdtistes témoignent de la
grace essentiellement comme d'un vécu. Les scientifiques (historiens,
archéologues etc...) enrichissent nos connaissances linguistiques, historiques,
archéologiques des cultures et pratiques religieuses de la Bible. Mais quel est
effectivement l'instrument qui communique la connaissance de la grace de Dieu ?

Les réponses divergent. Et puisqu'elles ouvrent des fossés entre les croyants on
craint d'aborder la question de I'herméneutique..Puisque les membres des Eglises
qui se réferent dans leur témoignage aux confessions de foi de la Réforme du
XVle siécle sont aujourd'hui passablement déroutés par les différents courants qui
se disent « protestants », il parait indispensable de leur donner les moyens pour
discerner les esprits. Les réflexions de Paul dans 1 Cor 2,12-16 expriment sa
gnoséologie. C'est par le Saint Esprit que la foi s'ouvre a la connaissance et a la
compréhension. Et la foi elle-méme est fruit du Saint Esprit.

Le Consistoire Supérieur de I'Eglise de la Confession d'Augsbourg en Alsace et en
Lorraine a essayé de donner a ses membres des repéres pour pouvoir se situer
par rapport aux différents mouvements religieux et pour entrer en dialogue avec
eux (Texte: AUTORITE DE L'ECRITURE Juin 1981). Il est utile de se rappeler ce
document qui correspond parfaitement a I'esprit de 1 Cor. 2.

Jésus Christ est la clé de I'Ecriture Sainte.

Le texte biblique doit devenir témoignage de Jésus-Christ, parole d'Evangile. Pris
pour lui-méme, un texte biblique peut rester lettre morte, mais lu a la lumiére de
Jésus-Christ, Sauveur des hommes, ce méme texte devient Evangile, viva vox
dei, parole de salut et de libération.Luther avait pour cette raison parlé du «
centre de I'Ecriture» : Jésus Christ. Lui seul donne autorité a I'Ecriture. Ni la
lettre, ni le lecteur, ni aucune autre donnée ne sauront prétendre lui conférer



autorité....

Cette clé de I'Ecriture nous est donnée par I'Ecriture elle-méme. Elle n'est pas le
fruit d'un choix ou d'une réflexion humaine. C'EST L'ESPRIT SAINT qui nous
permet de découvrir le sens dernier d'un texte biblique, qui fait de I'Ecriture une
parole de salut, qui éveille en I'homme la foi et le méne a Jésus Christ. L'Ecriture
est donc autorité, et elle a autorité dans la mesure ou et parce gqu'elle permet a
I'action salvatrice de Dieu, a I'Evangile, d'étre percus et de devenir événements...



	Disque local
	1 Corinthiens 2,12-16


